herria

{ profila }

€Ekai Txapartegi
UPV/ EHUko Filosofia irakaslea

runo Latour eraman du

minbiziak, 75 urterekin.

Zientziaren antropologo

gisa ezaguna eta azken ur-

teetan filosofo ekologista,

bere lanetan gure arima
modernoa arakatu du, Mendebaldeko
bizimodua eusten duten egitura ideo-
logikoak agerian jartzeko. Ekologia po-
litikoaren alorrean, “Klima Araubide
Berria” proposatu du eta “Gauzen par-
lamentua”, modu zibilizatuan eran-
tzun nahi bazaio mehatxagarri bihur-
tu dugun planetari.

ARDOA, NATURALA ALA KULTURALA?

Frantziako ardozale familia aberatse-
koa, borgoinarra, 1947ko uzta, Latou-
rren pentsamendua ulertzeko lagunga-
rri gerta daiteke bere jatorritik
abiatzea. Zer da ardoa? Pentsa liteke
gertakari natural gisa, bere konposizio
kimikoan, edo bestela gertakari sozial
gisa, gustu eta ohiturekin nahasian,
baina arazoak ditugu ardoa pentsatze-
ko bi modu horiek bateratuta, aurrez
onartua dugulako kimikan ez dagoela
jendarterik, ez ohitura/gustuetan na-
turarik. Naturala ala kulturala den, bi
ikuspegien artean bata ala bestea auke-
ratu beharrak ez digu ikusten uzten
naturaren eta kulturaren arteko nahas-
keta eta elkar-dependentzia sistema
osoa. Ardozale gisa, ordea, Latourri bis-
takoa zaio sorkuntza kimikoa eta gus-
tuarena batera egin direla, elkarri josi-
ta daudela, banaezinak direla natura
eta kultura. Horrela iristen da ondorio-
ra, Natura eta Kultura moderniak
emandako marko ideologikoak direla,
kategoria naturalak zein sozialak puri-
fikatzeko mekanismoak, ezkutatzeko
elkar-sorkuntza eta haien azpian haiek
eusten eta egonkortzen dituzten alian-
tza sareak.

Azpialdeak ezkutatze horrek balio du
errealitate gordinak naturalizatzeko,
onargarriago egiteko. Gazte zela ohar-
tu zen horretaz, Afrikako Boli Kostako

BRUNO LATOUR

Bere agurreko galdera: «Zergatik ez dugu ekiten gerran bagaude?»

Errepublikara bidaiatu zuenean, antro-
pologo gisa. Hango fabrikak aztertu zi-
tuen, jabe frantsesek langile afrikarrak
administratzeko modu “neutralek” no-
la naturalizatzen eta arrazionalizatzen
zituzten haien arteko botere asime-
triak eta abusuak. Han zebilela otu zi-
tzaion Europako jendarteei ere antro-
pologo moduan begiratzea, errealitate
onartezin baina natural-natural onar-
tuen sorkuntza prozesu horiek Mende-
baldean nola funtzionatzen duten age-
rian jartzeko.

Errealitatea nola eraikitzen dugun
izan da Latourren aztergai nagusia. Ho-
rregatik, berehala zientzia modernoa-
ren funtzionamenduari jarri zion arre-
ta. Kaliforniako laborategietara sartu
zen, antropologo moduan haien jardu-
nak jasotzera. Garai hartakoak dira,
“Laborategi bizitza” (1979) edo “Zien-
tzia ekintzan” (1983). Azterketa antro-
pologikoak izan arren, zientziaren gai-
neko lehen ikerketa soziologikoak
ekarri zituen, “programa gogorra”
(strong program) bezala ezagutuak.
Programa gogorraren ideia nagusia da
itxuraz zientziatik kanpo dauden inte-
res, ideologia eta bestelako indarrek ze-
resan erabakigarria dutela zientziak
egiten dituen baieztapenetan.

Zientzialariek gertakariak aurkitzen
dituzten mitoaren aurrean, zientziala-
riek errealitatea konposatzeko hartzen
dituzten lanak jarri zituen agerian, eta
errealitatea erditzeko zientzialariez
gain zenbat kanpoko ‘agentek’ ere par-
te hartzen duten. Zientziagintza ez da
aurkikuntza; ez da guk topatu zain
hortxe emanda dagoen errealitateare-
kin tupust egitea; zientziagintza errea-
litatearen konposizio lan korapilatsua
da.

AKTORE SAREA

Lan goiztiar horiek jarriko diote oina-
rria bere “Aktore-Sare Teoria” garatzeko
(Actor-Network Theory edo ANT). Garai
horretan garatuko du sarearen teoria

Bruno Latour filosofo,
antropologo eta soziologoa
2021eko otsailean.

Joel SAGET | AFP

metafisikoa, non gauzak ere ekiteko
gai diren. Gauzak gu bezala dira, mun-
duan eragiten duten agente edo sub-
jektu, eta interesak dituzte, guk bezala.
Gauzak aktanteak dira, bere terminolo-
gian. Gure sen moderno kartesiarraren
aurkakoa da metafisika hori, aktantee-
na. Oroitu Descartesek gizakia eta
mundua bereizi zituela, res cogitans
eta res extensa, eta gizakiari bakarrik
aitortu mundua errepresentatzeko gai-
tasuna, zein erabakiak hartzeko askata-
suna. Descartesentzat gizakia bakarrik
da aktore, eragile. Alabaina, Latourrek
gizakia sarean kokatzen du, eta hor, ak-
tanteen sare horretan, gizakia ez da



2022 |urria| 15
GAUR8- 18/19

hain aktore, ez da hain aske, ez hain
eragile, eta inportanteena, ez aktore
bakar.

Obijektibitatea konstruitzeko aliantza
sistema da zientzia, eta gero bere bu-
rua legitimatzeko aliantza sare hori ez-
kutatzen digu, emandako negoziazio
eta hartutako akordioak ezkutatuta. Ez-
kutuko azpiegitura hori agerian jartze-
agatik, ohikoa da Latour ‘konstruktibis-
ta’ gisa ezaugarritzea.

Hortik tiraka, baita ere ohikoa da an-
tierrealista gisa ezaugarritzea. Filosofia
fakultatera bazatoz, berandu baino le-
hen norbaitek Latourren galdera egin-
go dizu: Tuberkulosiak hil zuen Ram-

ses I.a? Mikrobioak existitzen ziren
Pasteurren aurretik? Itxuraz Latourrek
bi galderei ezezko erantzuna eman
zien, izan ere, errealitatea eraiki behar
bada, izango da aurretik ez zelako exis-
titzen. Alabaina, kontu handiagoz ira-
kurrita Latourrek ez ditu gertakariak
ukatzen, ez ditu tuberkulosia edo mi-
krobioak ukatzen, soilik adierazten du
gertakariek bakarka ez dutela indarrik,
gertakari bakoitzak aliantza sistema
bat duela atzean hura eusten, hura de-
fendatzeko lanak hartzen. Gertakari
naturalen atzean ere aliantza sozialak
behar direla, bestela ez direlako ‘existi-
tzen’. Esaten duena da errealitateak,
izateko, partekatua behar duela, eta
jendarteak zerbait partekatzea lortzea
ez dela batere zeregin erraza, ez batere
espontaneoa. Agerian jarri duena ez da
errealitate gabezia, baizik eta moder-
niak errealitate konpartitura iristeko
sortu dituen bi mekanismoak, zientzia
eta politika, biek euren burua desitxu-
ratu behar izan dutela, biek euren bu-
rua idealizatu, euren azpiko aliantzak
ezkutatu, hain zuzen eraginkortasuna
irabazteko. Gizaki modernoak bere bu-
rua edertzeko, edo besteen gainetik jar-
tzeko, bere buruari kontatzen dizkion
ipuinak seinalatu ditu.

INOIZ EZ GARA MODERNOAK IZAN

“Inoiz ez gara modernoak izan” (1991)
liburuan arakatzen du Mendebalde
kulturaleko egitura ideologiko hori.
Zientziak gertakariak ordezkatu ditu,
mundua, errealitatea; eta politikak ba-
lioak ordezkatu ditu, interesak, gizatal-
deak. Modernia bereizketa ideologiko
horretan oinarritzen da, txanpon bera-
ren bi aldeak balira bezala: jakintza eta
ekintza, mundua eta balioak, deskrip-
zioa eta preskripzioa, zientzia eta poli-
tika, Natura eta Kultura, objektuak eta
subjektuak, beharra eta askatasuna.
Moderniak purifikatu egin ditu erreali-
tate naturalak eta errealitate sozialak,
gertakari guztiak alde batean edo bes-
tean kokatzeko eta, bide batez, bere

gailentasun zientifiko eta politikoa al-
darrikatzeko. Zientzia ez-politizatua
eta politika ez-zientifikoa (demokrati-
koa), bien arteko ebaki horretan eusten
da, Latourren iritziz, Mendebalde ilus-
tratuaren gailentasun diskurtsibo eta
ideologikoa.

LARRIALDI KLIMATIKOA

XXI. mendea iristearekin batera, ordea,
garaia aldatu da. Latour krisi klimati-
koaren garrantzi erabatekoaz ohartuko
da. “Historiaren amaiera” markoa erori
eta “Planeta bizigarriaren amaiera”
markora pasatu gara.

Planeta bizigarriaren bukaerak dena
aldatzen du. Munduaren ideia bera,
esaterako. Mundua ez da Galileorena,
elkarrekin zerikusik ez duten objektue-
na; mundua elkar behar duten bizi sis-
temen muntaketa konplexua da (Gaia
hipotesia) eta berotze globalak munta-
ketaren errealitatea eta ahultasuna ja-
rri dizkigu agerian.

XX. mendeko erronkek txiki dirudite
datorkigunarekin alderatuta. Egoera
horretan ekintzara deitzen du Latou-
rrek eta, lehen aldiz, zientzia erakun-
dea babesteko eskatzen du. Kalifornian
eman zuen hitzaldi batean entzun
nion: «Bizitza erdia pasa dut zientzia ez
dela hain objektiboa esaten. Beste erdia
daramat politika ez dela hain subjekti-
boa erakusten». Zientziari dagokio alar-
ma ozen jotzea eta gizakiak mehatxa-
tzen dituen izate eta bizi sistema
guztien ordezkaritza politikoa hartzea.

Garrantzitsua da Latourren defentsa
hori, zientziarena, artikulu autokritiko
batean ohartarazten duelako, zintzota-
sunez, nola petrolioaren interes lobb-
yek bere teoria erabili izan duten alda-
keta klimatikoa ukatzeko (“Why has
critique run out of steam?”, 2002).

Azken aldi honetakoak dira, besteak
beste, “Naturaren politikak” (2006) eta,
garrantzitsuena, “Gaia aurrez aurre”
(Facing Gaia, 2016). Elkarrizketa batean
azalduko zuenez, hegazkinean omen
zihoan, goitik behera izotz plaken atze-

rakadari begira, ohartu zenean bera ez
zela ikusle soila, hegazkina askatzen
ari zen CO2ak eragiten zuelako makro-
gertakari hori. Ideia hori da Gaia hipo-
tesiaren muina, James Lovelock kimi-
kariak 1965ean aurreratu zuena:
bizidunak ez gara ingurumenean bizi,
ingurumena egiten bizi gara. Hain eder
zaigun paisaia bizigarria (ozeanoen
konposizio kimikoa, atmosferarena, lu-
rrarena...) produktua da, nahigabekoa,
esperogabea, organismo guztien, ani-
malien, zuhaitzen, bakterio guztien, bi-
zi ekintzena. Bizidunek eraiki dute pla-
netaren azaleko geruza bizigarria,
bizitzak ekarri dituelako beretzat be-
har dituen bizi baldintzak.

ZERGATIK EZ DUGU EKITEN GERRAN BAGAUDE?

Latour gazteak zientzian eta politikan
desestali zituen ezkutuko sareak, mun-
taketak, indarrak eta elkar-mendekota-
sunak Gaia hipotesiak planetan koka-
tzen ditu. Metafisika bera da, sareena. Ez
hori bakarrik, Latourrek behin eta berriz
salatutako ideologia modernoa, ebaki
hori bera da, alde batetik, larrialdi kli-
matikoa ekarri duen bizimoduaren arra-
zoitze modua eusten duena eta, beste-
tik, beso-gurutzatuta neurririk hartu
gabe jarraitzearen esplikazio kulturala.
Larrialdi klimatiko eta biodibertsitate-
koari ez zaio erantzun politiko egokirik
emango, Natura/Politika bien arteko ba-
naketak jarraitzen duen artean.
Larrialdi klimatikoa aro modernoa-
ren amets-sukarra da, Latourren iritziz,
eta etorkizunaren kontzientzia hartze-
ak gerra egoeran jartzen gaitu, lurta-
rren eta gizaki modernoaren arteko ge-
rran. Horregatik, lurtarron arteko
interkonexio delikatu eta hauskorrei
arreta berritzeko eskaera eginaz agurtu
gaitu Latourrek, lurrera itzultzeko es-
katuz (“Down to Earth”, 2018), muzin ez
egiteko “mundu komuna” mantentze-
ko erantzukizunari. Errepublikar zaha-
rraren azken deia izan da, «autokritika
egiten dakien herria gai delako bere
burua politikoki norabidetzeko».



