2023 |iraila | 30
GAUR8* 20/ 21

{ koadernoa} Mijo uzarzaBURU

Sexu naturalaren aurka:
teknogeneroa

O herritarrak

iskurtso transfoboek diskriminazioa biolo-

gian justifikatzeko joera izan ohi duten

arren, gizonak eta emakumeak definitzerako

orduan erabiltzen diren irizpideak oso kon-

plexuak dira. Biologia feministaren kritika

ezagutzen ez dutenentzat jakintza zientifi-
koak marrazten duen sexu biologikoak gizakiak bi katego-
ria nagusitan bereizten ditu: maskulinoa eta femeninoa.
Desberdintasun horiek anatomian, sexu-organoetan, se-
xu-kromosometan eta sexu hormonetan oinarritzen dira.
Normalean ulertzen da ezaugarri horiek jaiotzaz jasotzen
direla, naturalak eta aldaezinak direla, baina gaur egun di-
tugun teknologiek ideia horrekin apurtzera eramaten gai-
tuzte.

Praktika zientifikoa, giza praktika oro bezala, afera mo-
ral, politiko, ekonomiko eta sozialekin nahastuta dago. Ob-
jektibotasunaren defendatzaile sutsuenek ere dagoeneko
onartzen dute zientzia garbia ez dela existitzen. Zientzia
biologikoak eta medikoak ez dira salbuespena, eta hauen
barnean egiten den sexu bereizketa ere ez. Hori dela eta,
zientzia garbiak promesten duen sexu biologikoaren bila
gaudenean, paradoxa antzeko bat sortzen da, non zenbat
eta garbitasun gehiago nahi izan (eragin sozial, politiko,
moral gutxiago), are gehiago ohartzen garen zientzia eta
gizartea bereiztea ezinezkoa dela.

Hau argi ikusten da ar eta eme kategoriak hausten dituz-
ten gorputzekin egiten diren praktika mediko arruntetan.
Zer gertatzen da bi subjektu bereizi eta koherente, arrak
eta emeak sortu beharrean, bereizi diren bi sexu horien
ezaugarriak erakusten dituzten gorputz intersexualekin?
Zergatik lehenetsi behar da sexu bat eta ez bestea? Zer da
garrantzitsuagoa, genitalak edo hormonak? Begiz ikus dai-
tezkeen elementuak: bizarra, bularrak eta ile-kopurua? Edo
laborategi batek soilik zehaztu dezakeen kromosomen tes-
taren emaitza? Gorputz horiekin gertatzen dena da gizar-
teak ezartzen dituen irizpide aldakorren arabera (genita-
lak, kromosomak, ugalketa gaitasuna) behartzen dela
gorputz hori kategoria batean edo bestean sartzera, biolo-
giaren konplexutasuna ukatu eta naturan existitzen ez
den arau bat (heterosexualitatea) inposatuz, eta horren on-
dorioa gorputz intersexualen mutilazioa edo hormonazio

ez onartua izanik (gurasoek onartzen duten arren, haurrek
ez baitute hautu hori egiteko aukerarik).

Inposaketa hori egiteko teknikak XX. mendeko medi-
kuntzaren garapenari esker egin ziren posible. Preciadok
“Testo Yonki” (2008) liburuan XIX. mendeko sexua eta XX.
mendeko sexua bereizten ditu. XIX. mendeko sexua aldae-
zina, transzendentala eta naturala zen. Lehen, generoaren
normalizazio prozesua bisualki eta diskurtsiboki egin zite-
keen soilik, irudiak eta hizkuntzak kokatzen zintuen sexu
batean edo bestean. Esleipen bisual eta diskurtsiboak sor-
tzen zituen gorputz erratuentzako zirkuituak iluntasuna
eta zirkua ziren. Horrekin alderatuz, XX. mendeak aldaketa
nabariak ekarri zituen. XX. mendeko sexua aldakorra eta
imitagarria zen. Teknikoki produzitu eta bir-produzitu zi-
tekeen. Generoa artifizialki molda dezakeen zientzia be-
rriak maskulinitatea testosterona, erekzioa viagra edo
emankortasuna pilula bihurtzen du. Gorputz okerrentzat
(ez heterosexualentzat) zirkua eta iluntasuna ziren patu
ohikoenak, eta teknologien garapenarekin, egoera horreta-
tik medikuntzaren bidezko gorputzen modifikazio hormo-
nalerako eta genitalerako aukerara igaro zen. Gorputz erra-
tuaren zirkuitu berriak medikuntza eta estetika dira.

Medikuntzaren bidezko gorputzen modifikazioak orga-
nismo natural aldaezinaren eta makina artifizial moldaga-
rriaren arteko mugen haustura eragin zuen. Sexua ez zen
gehiago izango jaiotzaz determina zitekeen elementu bio-
logikoa, baizik eta modifikazio ezberdinei esker eralda zite-
keen ingeniaritza-biologikoaren produktua.

XXI. mendeko sexuen materialtasuna performatiboki
osatzen duten teknika fotografikoen, bioteknologikoen, ki-
rurgikoen, farmakologikoen eta zibernetikoen multzoaren
berri eman nahi badugu, egokiena Teknogenero kontzep-
tua erabiltzea da (Preciado, 2008:86). Teknogeneroaz hitz
egitea sexu naturalaren ideia ezereztea da, natura eta arti-
fizioa bereizten ez dituen terminotan hitz egitea. Gizakia
teknologiaren eraldaketekin batera berregiten da, eta se-
xuaren teknologia garatuek ezin diote jadanik “kulturatik
haratago” dagoen naturari gizakia bi klase sozialetan be-
reiztearen ardura gainean jarri. Sentitzen dut, TERF, baina
jadanik ez da existitzen jaiotzazko sexu naturalik, eta bio-
logiak ez du zure transfobia justifikatzen. -




