
2023 | iraila | 30  

GAUR8 • 20 / 21h
u
t
s
a

 h
er

ri
ta

rr
ak

D
iskurtso transfoboek diskriminazioa biolo-

gian justifikatzeko joera izan ohi duten 

arren, gizonak eta emakumeak definitzerako 

orduan erabiltzen diren irizpideak oso kon-

plexuak dira. Biologia feministaren kritika 

ezagutzen ez dutenentzat jakintza zientifi-

koak marrazten duen sexu biologikoak gizakiak bi katego-

ria nagusitan bereizten ditu: maskulinoa eta femeninoa. 

Desberdintasun horiek anatomian, sexu-organoetan, se-

xu-kromosometan eta sexu hormonetan oinarritzen dira. 

Normalean ulertzen da ezaugarri horiek jaiotzaz jasotzen 

direla, naturalak eta aldaezinak direla, baina gaur egun di-

tugun teknologiek ideia horrekin apurtzera eramaten gai-

tuzte.  

Praktika zientifikoa, giza praktika oro bezala, afera mo-

ral, politiko, ekonomiko eta sozialekin nahastuta dago. Ob-

jektibotasunaren defendatzaile sutsuenek ere dagoeneko 

onartzen dute zientzia garbia ez dela existitzen. Zientzia 

biologikoak eta medikoak ez dira salbuespena, eta hauen 

barnean egiten den sexu bereizketa ere ez. Hori dela eta, 

zientzia garbiak promesten duen sexu biologikoaren bila 

gaudenean, paradoxa antzeko bat sortzen da, non zenbat 

eta garbitasun gehiago nahi izan (eragin sozial, politiko, 

moral gutxiago), are gehiago ohartzen garen zientzia eta 

gizartea bereiztea ezinezkoa dela.  

Hau argi ikusten da ar eta eme kategoriak hausten dituz-

ten gorputzekin egiten diren praktika mediko arruntetan. 

Zer gertatzen da bi subjektu bereizi eta koherente, arrak 

eta emeak sortu beharrean, bereizi diren bi sexu horien 

ezaugarriak erakusten dituzten gorputz intersexualekin? 

Zergatik lehenetsi behar da sexu bat eta ez bestea? Zer da 

garrantzitsuagoa, genitalak edo hormonak? Begiz ikus dai-

tezkeen elementuak: bizarra, bularrak eta ile-kopurua? Edo 

laborategi batek soilik zehaztu dezakeen kromosomen tes-

taren emaitza? Gorputz horiekin gertatzen dena da gizar-

teak ezartzen dituen irizpide aldakorren arabera (genita-

lak, kromosomak, ugalketa gaitasuna) behartzen dela 

gorputz hori kategoria batean edo bestean sartzera, biolo-

giaren konplexutasuna ukatu eta naturan existitzen ez 

den arau bat (heterosexualitatea) inposatuz, eta horren on-

dorioa gorputz intersexualen mutilazioa edo hormonazio 

ez onartua izanik (gurasoek onartzen duten arren, haurrek 

ez baitute hautu hori egiteko aukerarik). 

Inposaketa hori egiteko teknikak XX. mendeko medi-

kuntzaren garapenari esker egin ziren posible. Preciadok 

“Testo Yonki” (2008) liburuan XIX. mendeko sexua eta XX. 

mendeko sexua bereizten ditu. XIX. mendeko sexua aldae-

zina, transzendentala eta naturala zen. Lehen, generoaren 

normalizazio prozesua bisualki eta diskurtsiboki egin zite-

keen soilik, irudiak eta hizkuntzak kokatzen zintuen sexu 

batean edo bestean. Esleipen bisual eta diskurtsiboak sor-

tzen zituen gorputz erratuentzako zirkuituak iluntasuna 

eta zirkua ziren. Horrekin alderatuz, XX. mendeak aldaketa 

nabariak ekarri zituen. XX. mendeko sexua aldakorra eta 

imitagarria zen. Teknikoki produzitu eta bir-produzitu zi-

tekeen. Generoa artifizialki molda dezakeen zientzia be-

rriak maskulinitatea testosterona, erekzioa viagra edo 

emankortasuna pilula bihurtzen du. Gorputz okerrentzat 

(ez heterosexualentzat) zirkua eta iluntasuna ziren patu 

ohikoenak, eta teknologien garapenarekin, egoera horreta-

tik medikuntzaren bidezko gorputzen modifikazio hormo-

nalerako eta genitalerako aukerara igaro zen. Gorputz erra-

tuaren zirkuitu berriak medikuntza eta estetika dira. 

Medikuntzaren bidezko gorputzen modifikazioak orga-

nismo natural aldaezinaren eta makina artifizial moldaga-

rriaren arteko mugen haustura eragin zuen. Sexua ez zen 

gehiago izango jaiotzaz determina zitekeen elementu bio-

logikoa, baizik eta modifikazio ezberdinei esker eralda zite-

keen ingeniaritza-biologikoaren produktua. 

XXI. mendeko sexuen materialtasuna performatiboki 

osatzen duten teknika fotografikoen, bioteknologikoen, ki-

rurgikoen, farmakologikoen eta zibernetikoen multzoaren 

berri eman nahi badugu, egokiena Teknogenero kontzep-

tua erabiltzea da (Preciado, 2008:86). Teknogeneroaz hitz 

egitea sexu naturalaren ideia ezereztea da, natura eta arti-

fizioa bereizten ez dituen terminotan hitz egitea. Gizakia 

teknologiaren eraldaketekin batera berregiten da, eta se-

xuaren teknologia garatuek ezin diote jadanik “kulturatik 

haratago” dagoen naturari gizakia bi klase sozialetan be-

reiztearen ardura gainean jarri. Sentitzen dut, TERF, baina 

jadanik ez da existitzen jaiotzazko sexu naturalik, eta bio-

logiak ez du zure transfobia justifikatzen. •

{ koadernoa }

Sexu naturalaren aurka: 
teknogeneroa

Mijo LIZARZABURU

hutsa

hutsahutsa


