
herria

rrantzitsua da hizkuntzen aniz-
tasuna zaintzea. 

Datuak serio hartzeko modu-
koak dira. Munduan 6.500 hiz-
kuntza inguru hitz egiten dira,
baina erdia baino gehiago gal-
tzeko bidean daude. Egoerak ez
dira orekatuak, ez dira justuak
eta errealitate horien aurrean
«herritar aktiboak» izatea eska-
tzen du hizkuntza-ekologiak.
Baina nola egiten da hori? Zein
balio etiko erabiltzen dira horre-
tarako? Soziolinguistika Kluste-
rrak azaldu dizkio GAUR8ri ba-
lio etiko horietako batzuk:

ANIZTASUNA

Aniztasunak jendarteari etorki-
zunaren aurrean egokitzeko gai-
tasuna ematen dio. Zenbat eta
anitzagoak izan gizarteak, or-
duan eta aukera gehiago izango
dituzte etorkizunari aurre egite-
ko. Horrek esan nahi du hizkun-
tza guztiek balio unibertsal ber-
bera dutela; ez da zilegi esatea
hizkuntza batzuek besteek bai-
no balio handiagoa dutela, ego-
kiagoak direla, politagoak dire-
la ,  gaur egun moldatzeko

gaitasun handiagoa dutela...
Hizkuntza guztiek balio uniber-
tsal berbera daukate.  

Era berean, horrek hizkuntzen
arteko hierarkiak alde batera
utzi beharra ekartzen du. Gizar-
tean, administrazioan, botere
publikoetan eta esparru guztie-
tan oso garbia da hizkuntzen ar-
teko hierarkia. Eta hizkuntza
ekologiaren ikuspegitik, hierar-
kiak alde batera utzi behar dira. 

BERDINTASUNA

Izenak batzuetan despistatu egi-
ten duen arren, berdintasunari
buruz hitz egitean ez da esaten
denak berdin tratatu behar dire-
nik. Kasik, alderantziz: egoera
desberdinetan dauden hizkun-
tzak berdin tratatzea ez da zile-
gi, ez da berdintasuna, hori in-
justiziatik gertuago dago.
«Beraz, egoera desorekatuan
dauden kasuetan, neurriak har-
tu behar dira aukera berdinak
izan ditzaten, bai gizakiek bai
hizkuntzek». Hau printzipio ga-
rrantzitsua da, guztiei eragiten
dielako; bai hizkuntza handiak
hitz egiten dituztenei, baita ego-
era ahulagoan dauden hizkun-
tzak hitz egiten dituztenei ere.

«Oso garrantzitsua da, jende
guztiak konturatu behar duela-
ko zilegi dela neurriak jartzea
aukera berdinak izateko. Neurri
positiboak, sustatzaileak, oreka-
tzaileak... Diskriminazio positi-
boa deiturikoa, hainbat esparru-
tan egiten dena, hizkuntzen
arlora ekartzea ezinbestekoa
da». Ekologian badira horrelako
neurrien adibide ugari; gune
bat galtzeko arriskuan dagoene-
an, egoera oso kaskarrean dago-
enean, hori babesteko eta susta-
tzeko neurriak hartzen dira. 

ELKARTASUNA
Elkartasunak egoera ahulean
dagoenaren aurrean nolabaite-
ko jarrera bat agintzen du, bes-
tearenganako enpatia. «Hau oso
garrantzitsua da hizkuntza in-
dartsuagoak eta ahulagoak elka-
rrekin ekosistema berean dau-
denean.  Egoera horietan,
pertsonen arteko sentimenduak
eta enpatiak aktibatu beharra
dago. Elkartasuna da egoera des-
berdina bizi dutenen arteko so-
ka hori, eta indartsuagoen eta

H
izkuntza eko-
logiaren ideia
Einar Haugen
hizkuntzalari
estatubatua-
rrak jarri zuen

mahai gainean, 1972. urtearen
bueltan. Ordurako, Haugen abi-
su ematen hasia zen munduko
hizkuntzen galera izugarria ger-
tatuko zela gauzak aldatzen ez
baldin baziren. Ekologia bide
propioa egiten eta jendartean
onarpen handia lortzen hasia
zen. Haugenek ekologiak ibilita-
ko bide horretako proposamen
interesgarriak ekarri zituen hiz-
kuntza aniztasunaren alorrera. 

Hizkuntza eta ekologia lotzen
dituen paradigma horren arabe-
ra, hizkuntzak bere ingurumen
naturalarekin duen harremana
begiratu eta zaindu egin behar
da; alegia, hizkuntza bere eko-
sisteman ulertu behar da. Eta
hizkuntzaren ekosistema hiztun
komunitateak osatzen du, ingu-
ratzen duen jendarteak. Hari ho-
rretatik tiraka, espezie bizidu-
nek ekosistema osasuntsuak
behar dituzten bezala, hizkun-
tzek ere ekosistema osasun-
tsuak behar dituzte. 

Bestetik, hizkuntzak harrema-
netan daudenean sortzen diren
talkak ere arretaz begiratzen di-
tu hizkuntza-ekologiak. Izan ere,
askotan hizkuntza boteretsuak
hizkuntza txikiagoa zapaltzen
du, eta horrek kalte handiak da-
kartza. Horren aurrean, hizkun-
tzen arteko harreman ekologi-
koak defendatzen ditu aipatu-
tako paradigmak. 

Baina hizkuntza-ekologiak,
batez ere, galdera potolo bat jar-
tzen du mahai gainean: nola da

amagoia.mujika@gaur8.info

HIZKUNTZA-EKOLOGIA
Euskarak ere ekosistema osasuntsua
behar du, bizirik iraungo badu

Hizkuntzak ez dira berez jaio, bizi eta hiltzen. Inguratzen
dituen ekosistemak edo komunitateak huts egiten
dielako desagertzen dira; ez direlako betetzen hizkuntza
batek bizirauteko eta iraunkorra izateko behar dituen
baldintzak. Hizkuntza-ekologiaren ideia hari horri tiraka
jarri zen mahai gainean, eta badauka nondik tira egin. 

EUSKARA / b

posible naturarekin hain kezka-
tuta dagoen jendartea hain axo-
lagabea –eta, batzuetan, krude-
la– izatea berak sortu dituen
hizkuntzekin? Izan ere, hizkun-
tzak ez dira berez jaio, bizi eta
hiltzen. Inguratzen dituen eko-
sistemak edo komunitateak
huts egiten dielako desagertzen
dira; ez direlako betetzen hiz-
kuntza batek bizirauteko eta
iraunkorra izateko behar dituen
baldintzak. 

Eta ingurumenean dagoen
aniztasuna zaintzea bezain ga-

Hizkuntza-ekologiaren
arabera, hizkuntzak bere

ingurumen naturalarekin
duen harremana begiratu
eta zaindu egin behar da,

hizkuntza bere ekosisteman
ulertu behar da. Iñigo URIZ |

ARGAZKI PRESS



Hizkuntza-ekologiaz ari garenean zertaz ari
garen jakitea, horren inguruko diskurtsoak
osatzea eta horiek sozializatzea garrantzitsua
izan daiteke euskararen biziraupen eta
iraunkortasunari begira. Hala uste dute,
behinik behin, Eusko Ikaskuntzak eta
Soziolinguistika Klusterrak eta helburu horri
begira garatu dute 2012-2014 urte bitartean
DiKomA eta EkoLinguA solas-jokoaren
proiektua. 

Jokoa udalerri mailan herritarrekin,
taldeka, aritzeko pentsatuta dago, eta finean,
hizkuntza-ekologiaren balio eta argudioen
inguruko eztabaida sustatzea du helburu.
Zertarako? «Hizkuntza komunitatea diskurtso
mailan ahalmentzeko, indartzeko. Alegia,
herritarren argudioak sendotzen laguntzeko,
egunerokoan sortzen zaizkien egoera
linguistikoei ahalik eta erantzun egokiena
ematen laguntzeko», azaldu zuten solas-
jokoaren aurkezpenean. 

Karta joko bat da, taldeka jokatzen da eta
egoera linguistiko desberdinak jartzen ditu
mahai gainean. Eta horien aurrean har
daitezkeen jarrera desberdinak. 

Hizkuntza komunitateko era guztietako
herritarrei zuzendutako jokoa da, 16 urtetik
gorakoentzat, batez ere. Parte-hartzaileen
arteko interakzioa bultzatzen duenez, taldeko
kideek egiten dituzten ekarpenen sakontasun
mailak mugatuko du gogoetaren tamaina eta
norabidea. 

Koloretako karta batzuen bidez, jokalariei
egoera desberdinak aurkezten dizkie jokoak.
«Batzuek diote ez dagoela arrazoirik inork
inor hizkuntza nagusi bat erabiltzera
bultzatzeko. Ados zaude?». «Mundu gero eta
globalago honetan, dozena bat
hizkuntzarekin molda bagintezke, zertarako
xahutu horrenbeste energia hizkuntza
txikietan?». «Azaldu zer sentsazio sorrarazten
dizun Katalunian katalanei katalanez hitz
egiten entzuteak eta Asturiasen asturiera».
«Aimar, 14 urte: Ikaslea naiz. Eta euskararena
rollo hutsa da. Eskolan klase guztiak euskaraz,
eta andereñoak plastada ematen euskaraz
egiteko. Baina gelatik kanpo erdaraz egiten
dugu denok, gure modura hitz egin
dezakegulako...». «Joxe Manuel, 64 urte:
Jubilatu berria naiz, baina ez euskararen
aldeko borrokatik. Francoren garaian
zapalkuntza gogorra sufritu genuelako, baina
gero ere egurra jaso dugu: euskal egunkaria
itxi, euskaldunak auzipetu... Euskalgintza beti
dago erasoen beldur...».

Eta koloretako kartek mahai gainean
jarritako galdera, jarrera eta ideietatik
abiatuta eztabaida sanoa bultzatzea da
helburua, argudioak josten asmatzea eta
herritarrek hizkuntza komunitate gisara
behar dituzten baliabideak eskura jartzea.
Solasaldia eta iritzi-truke lasaia, euskarak
arnasa hartzeko eta bizirauteko beharrezkoa
duen ekosistema sanoa ziurtatze aldera. 

2015 | ekaina | 20 

GAUR8• 12 / 13

ahulagoen aktibazioa eskatzen
du, bi aldeena».

Hizkuntza indartsuagoa, ba-
liabide ekonomiko handiak di-
tuena, sustrai sendoak dituena
bestea baino gehiago dela pen-
tsatzea pentsaera okerra da, hiz-
kuntza-ekologiaren arabera.  

ERANTZUKIZUNA
Norbanakoak jendartearen au-
rrean erantzukizun bat dauka.
Eta hori hizkuntzaren esparrura
ere ekarri behar da. «Norbera-
ren eskubidearen eta hizkun-
tzen etorkizunaren arteko oreka
bat topatu behar da. Hori kon-
promiso bat da, ekologiatik da-
torren konpromisoa». 

SUBSIDIARITATE PRINTZIPIOA

Bertakoak egin dezakeena ez de-
zala kanpoko batek egin. Berta-
ko hizkuntzak egin dezakeena
ez dezala beste indartsuago ba-
tek edo kanpoko batek egin. Ho-
nek, finean, tokian tokikoa alda-
rrikatzen du. Bertakoa garatzea
eta bertakoa nazioartekotzea.
Pentsamendu lokalaren filoso-
fia dago honetan. «Honek sen-
dotu egiten du gure ardura txi-
kitik handira».

ZUHURTZIA

«Oso balio arduratsua da. Etor-
kizunari eskaintza bat egin be-
har diogu, guk jaso genuen be-
zala, hizkuntza besteei eman
behar diegu. Erantzukizun hori
daukagu. Eta horregatik, har-
tzen ditugun erabakiek zuhu-
rrak izan behar dute. Hurrengo-
ek ez dezatela pentsa guk
hartutako neurriek hankaz gora
jarri dutela beren etorkizuna. Ez
baldin badakigu hartuko ditu-
gun neurriek kaltea edo onura
dakarten, kontuz. Zuhurtzia
etorkizuneko belaunaldien au-
rrean». Horrek iraunkortasuna-
ren kontzeptuaren inguruan ji-
ra eta buelta ibiltzea eskatzen
du, sakontzea eta egoki erabil-
tzea. Iñaki Marko (EHU) solas-jokoaren metodologiaren inguruko azalpenak ematen.  Andoni CANELLADA | ARGAZKI PRESS

DIKOMA ETA EKOLINGUA, SOLASALDIA ETA
IRITZI TRUKEA BULTZATZEKO KARTA JOKOA 

Berdintasuna aipatzean ez da esaten denak
berdin tratatu behar direnik; egoera
desberdinetan dauden hizkuntzak berdin
tratatzea ez da berdintasuna, injustizia akaso

Aniztasunak jendarteari etorkizunaren aurrean
egokitzeko gaitasuna ematen dio. Zenbat eta
gizarte anitzagoak izan, orduan eta aukera
gehiago etorkizunari aurre egiteko



herria

Ekologiak defendatzen duen eta
proposatzen duen jendarte eredu
berrian, «ezinbestekoa» da hizkuntzen
eta kulturen aniztasuna integratzea.
Horrela uste du hizkuntza-ekologiaren
bidean konfiantza handia duen Belen
Urangak, Soziolinguistika Klusterreko
kideak.

Zergatik hartu da ekologiaren eredua?
Egia da ekologiak XX. mendean egin
duen bilakaera oso deigarria dela. Natura
babesteko kontzeptutik hasten da eta

gizarte mailako aldaketa bat
proposatzera iristen da. Eta hori
gertatzen da bai zientziak bere lana egin
duelako, baina baita gizarteak erantzun
egin diolako eta hori babesteko sekulako
lana egin duelako ere. Ja kontua ez da
natura babestu beharra dagoela
bakarrik; gizarte eredu berri bat
proposatzen da, mundua dagoelako
arriskuan. Hor kokatzen da hizkuntza
ekologia. Eta esaten du ez dela posible
naturarekin hain arduratsua eta
sentsibilizatuta dagoen gizartea –eta

hori oso ona da– hain ezjakina izatea
hizkuntzen eta kulturen galeren aurrean. 

Eta galera garrantzitsua da hori.
Berez, portzentaietan larriagoa da
galtzeko arriskuan dauden hizkuntzen
eta kulturen egoera une honetan. Eta ez
dago behar bezalako kontzientziaziorik.
Ekologiaren baloreak aprobetxatu dira
eta ekologiak berak daukan garapen
eredua, proposatzen dituen hiru
zutabeak, oinarri hartzen dira: ekonomia
ekitatea, naturaren zaintza eta gizarte

garapena. Hartara, hizkuntza ekologiak
defendatzen du gizartearen garapen
horretan ezinbestekoa dela hizkuntzen
eta kulturen iraunkortasuna ziurtatzea,
bestela herren geldituko dela. Ekologiak
duen eredu horretan, hizkuntzen eta
kulturen iraunkortasuna txertatu behar
da. Hizkuntza eta kultur aniztasuna, bai
munduan bai norberaren
komunitatearen baitan. Joan-etorriko
gauza da. 

Hizkuntza ekologiak ekologiatik ekarri
ditu ideiak, aztertzeko moduak eta
proposamenak, baina nolabait eskatzen
da, erakutsi nahi da, ekologiaren gizarte
eredu berri horrek derrigor integratu
behar dituela hizkuntzen eta kulturen
aniztasuna eta iraunkortasuna.

Gure komunitatean entzuten diren
diskurtsoak eta ikusten diren jarrerak
balio horietatik urrun samar daude,
ezta?
Bai, konfrontaziotik gertuago gaude. Oso
normala iruditzen zait, honainoko bidea
oso gogorra izan delako, eta ez gure
herrian bakarrik. Gaur egungo
hizkuntzen egoera ez da berez etorri den
zerbait, hizkuntza handietako
komunitateek egindako ibilbide
historiko baten ondorioa da,
zapalkuntzaren ondorioa. Hori ukaezina
da eta zaila da hori sufritu duen
indigena batek, esaterako, bere
hizkuntza konfrontazio horretatik
aparte ikustea. 

Eta Euskal Herrian berdina gertatzen
da. Hori ahaztu gabe, akaso etorkizunari
aurre egiteko paradigma berri batzuetan
pentsatzen hasi beharra dago. Egindako
mina aitortu behar da, aztertu behar da,
baina etorkizuna elkarrekin egin beharra
dago. Gaur egun, inoiz baino gehiago,
hizkuntza aniztasuna errealitate bat da
eta hori kudeatzen asmatu beharra dago. 
Hiztunak eleanitzak izan daitezke, baita
gizarteak ere. Baina gakoa da nola lortu
hori bertako hizkuntzaren
iraunkortasuna bermatuz. Horretarako
bi gauza hartu behar dira kontuan:
hizkuntza ahulagoa hitz egiten
dugunok –gure kasuan, euskara– oso
kontziente izan behar dugu zein paper
jokatzen dugun, aktibatu beharra
daukagu, geure hizkuntza ondorengoei
pasatu behar diegu... Baina, horrez gain,
gure hizkuntza hitz egiten ez dutenen
konplizitatea ezinbestekoa da. Eta
konplizitateak esan nahi du besteak,
hizkuntza indartsua hitz egiten duenak,
bere jarrera aldatu behar duela. Bere
erosotasun horretatik mugitu egin
beharko duela. Baina ezinbestekoa

«Munduko hizkuntzen etorkizuna ez da
hizkuntza txikien arazoa soilik, munduko
biztanle guztiena baizik»

SOZIOLINGUISTIKA KLUSTERRA

BELEN URANGA

Jon URBE | ARGAZKI PRESS



2015 | ekaina | 20 

GAUR8• 14 / 15

izango da dauden hizkuntza guztien
hiztunak mugitzea, jarrerak aldatzea.
Pentsa, ingelesa erabat gainera etorri
zaigu, ia-ia horren inguruan
hausnartzeko denborarik izan gabe.

Gurea bezalako herri eleanitzean ez da
samurra hizkuntzen arteko
elkarbizitza sanoa, ezta?  
Lan handia dago egiteko, alde guztietatik
gainera. Ezagutza soziolinguistiko
gutxieneko bat zabaldu beharko
litzateke, denok jakitun izan gaitezen
errealitate linguistikoa ez dela norberak
egiten duen hori bakarrik. Ez du balio
esatea ‘ni nire ezagutzarekin moldatzen
naiz’, ez baita egia. Aukerak beti ez dira
libreak izaten, beti daude oso
baldintzatuak. Zer gertatzen den
erakutsi behar da eta, horren aurrean,
mekanismoak aktibatu behar dira: ‘Nik
hizkuntza bat hitz egiten dut eta, zuk,
bestea. Nola moldatu gaitezke? Nola
konpondu dezakegu egoera?’.
Errespetuzko jokaerak sustatu behar
ditugu. 

Horrez gain, euskararen alde egin
beharko da. Hizkuntza ofiziala baldin
bada, beste hizkuntzen parekoa,
garrantzi berekoa, euskara ikasi egin
beharko da. Adostu egin beharko ditugu
horretarako moduak, eta agian beste
bide batzuk landu beharko ditugu
euskara ez dakienak ikus dezan euskara
ikastea onuragarria dela, bere
mesedetan dela, eta hizkuntza berri bat
ikasteak ez duela esan nahi beste bat
baztertu behar dugunik. Batzea dela
kontua, ez batak bestea zapaltzea. Baina
ez da borondate kontua bakarrik,
euskarak abantailak dakartzala
ikusarazteko baldintzak sortu behar
dira; abantaila sozialak, ekonomikoak,
kulturalak... Ekologiak norbera ukitzen
du, baina administrazioak mugitu egin
behar du. Inplikazioa beharrezkoa da.
Gure hizkuntzak, bere horretan utzita, ez
du iraungo, kontrako baldintza oso
gogorrak dituelako. Jendarte bezala, gure
helburua izan behar du hurrengo
belaunaldiei euskara egoera onean
uztea, hizkuntza aniztasunaren
testuinguru baten baitan. 

Ez dakienari euskara ikasteko beharra
sortzea baldintza garrantzitsua da. 
Beharra baldintza garrantzitsua da eta
hemen belaunaldi berri asko
euskaldundu da beharraren ikuspuntu
horretatik. Zilegi da euskara beharrezkoa
den testuinguruak sortzea. Gakoa da
nola transmititu hori jendeari, nola
ulertarazi euskara ikastea proiektu

handiago baten baitakoa dela,
garrantzitsua dela eta beharrezkoa.
Neurriak, denborak eta tarteak adostu
beharko dira. 

Esan duzunez, euskarak aurrera
egingo badu horren ardura denek
hartu beharko dute; dakitenek eta ez
dakitenek.  
Horrela da, baina hori minoria guztiei
gertatzen zaie. Jendarteko beste esparru
batzuetan ere bistakoa da hori; zerbait
aldatzeko, denok mugitu behar dugu.
Jendea bere horretan eroso dago eta lana
egin behar da erosotasun horretatik
atera eta mugiarazteko. Munduko
hizkuntzen etorkizuna ez da hizkuntza
txikien arazoa soilik, munduko biztanle
guztiena baizik. Gure hizkuntzaren
iraunkortasuna bermatzeko oso ondo
azaldu behar da gakoa ez dagoela gugan
bakarrik, hizkuntza txiki bat hitz egiten
dugunongan. Proiektua ez da hizkuntza
txikiei begirakoa bakarrik, orokorra da. 

Elebakarren ideologia, hizkuntza
nagusiaren ideologia, aldatu beharra
dago, eta ez hemen bakarrik, mundu
mailako aldaketa bat behar du,
ekologiarekin gertatzen den
bezala –etengabeko paralelismoak
egiten ari gara–. Elebakarraren ideologia
aldatu beharra dago. Eleaniztasunaren
ideologia munduko bazter guztietan
zabaltzen baldin bada, errazagoa izango
da tokian-tokian aldatzen joatea. 

Horrek konponduko luke Euskal
Herrian une honetan euskarak bizi duen
egoera? Akaso ez, baina lagunduko luke.
Eta lagunduko du. Nazioarteko
pentsaerak eragin handia dauka,
ekologian bezala, hizkuntza
aniztasunean. Zenbat eta zabalduagoa
eta indartsuagoa izan aniztasunaren
aldeko jarrera, orduan eta aktiboagoa eta
baikorragoa izango da hizkuntza txikien
aurreko jarrera. Hizkuntza ekologiak ez
ditu arazo guztiak konpontzen,
hausnarketarako tresnak eskaintzen
ditu. Eta gure ikuspegitik, eragina du,
hausnarketarako bidea ematen duen
neurrian. Bide bat da.

Parean ditugun elebakarrak
espainolak eta frantsesak dira, eta
jarrera gogorra dute. Hor dago Gaizka
Garitanori Almerian gertaturikoa.
Estatu espainoleko hizkuntza kultura
oso tradizionala da eta egia da
eleaniztasunaren aurreko jarrera ez dela
eredugarria. Gaztelaniak maila gorena
balu bezala jokatzen dute, eta beste
hizkuntzek maila baxuagoa balute
bezala. Oso jarrera harroa izaten dute

normalean, gaztelania egokiena,
politena, onena... balitz moduan. 

Estatu espainolean urte asko kostatzen
ari da estatuaren baitan dagoen
aniztasuna ikustea, onartzea, ezagutzea...
Ezjakintasuna eta mespretxua oso
handiak dira, beste hizkuntzak
baztertzeko eta zapaltzeko joera hori. Eta
horrek eragiten ditu halako jarrera
bortitzak. Gaizka Garitanok sekulako
elegantzia erakutsi zuen, hitzik esan
gabe adierazi zien bere hizkuntza,
euskara, haiena bezain baliagarria dela. 

Lan handia dago hizkuntza bakarraren
aldeko ideologia duen estatuaren jarrera
aldatzen, baina badago horretan ari den
jendea. Eta minoria guztiek daukaten
lanaren tamainakoa da. Badago
dagoeneko kultura bakarra, hizkuntza
bakarra, ez dagoela konturatzen hasi den
jendea, eta hori baikorra da. 

Egia da mundu mailan duela 20 urte
baino normalagoa dela hizkuntza
aniztasunaz hitz egitea. Pixkanaka, gure
ustez mantsoegi, baina ari gara. Zenbat
aldiz erakutsi behar da zurea bezain
garrantzitsua dela nire hizkuntza?

Gaizka Garitanoren jarrera oso
txalotua izan da. Baina, maiz,
egunerokoan, errazegi errenditzen
gara borroka txikiagoetan.
Ez da erraza, ohiturak eta jarrerak oso
erratuta daude eta horiek aldatzeko oso
aktiboak izan behar dugu. Eta, gainera,
aliatuak behar dira. 

Nik kafetegi batean bi ebaki eskatzen
baditut eta beste aldekoak esaten badit
ez didala ulertzen, horrek ez dauka
batere zentzurik. Goazen horri buruz
hitz egitera.

Egia da norberak lan egin behar duela,
baina beste maila batean ere lana egin
behar da, komunikabideak, bestelako
eragileak... sentsibilizazio lana hor dago. 

Beti alerta egoeran egon behar da. 
Hori horrela da eta asumitu beharra
daukagu. Minoria guztiek asumitu
beharra daukate parean daukaten egoera
aldatzeko beharrezkoa dela etengabeko
alerta egoeran egotea. Bestela, ez da ezer
mugituko. Minoria guztiek daukagu
problema berbera. Nekatu egingo gara?
Tira, batzuk akaso bai, baina proiektua
ez nekatzekoa da. 

Gauzak asko aldatu dira. Ez nahikoa,
baina ideologiaren ikuspegitik aldatzen
ari dira. Baina kontuz ibili behar da,
euskaldunak eta euskaldun ez direnak
proiektu berean jarri behar ditugulako.
Eta euskaldunei dagokigu motorra
izatea.  

«Gaur egungo hizkuntzen

egoera ez da berez etorri

den zerbait, hizkuntza

handietako komunitateek

egindako ibilbide historiko

baten ondorioa da,

zapalkuntza baten

ondorioa»

«Hizkuntza ahulagoa hitz

egiten dugunok oso

kontziente izan behar

dugu zein paper jokatzen

dugun, aktibatu beharra

daukagu. Baina, gainera,

gure hizkuntza hitz egiten

ez dutenen konplizitatea

ezinbestekoa da»

«Minoria guztiek asumitu

beharra daukate parean

daukaten egoera

aldatzeko beharrezkoa

dela etengabeko alerta

egoeran egotea. Bestela, ez

da ezer mugituko» “


