
atzerria

B
uruko zapi edo
«hijab» delakoa-
ren inguruan erai-
ki  da askotan
M e n d e b a l d e a n
emakume musul-

manaren irudia. Janzkerak ez
duela emakume musulmana de-
finitzen nabarmendu nahi dute
Saudi Arabian bizi diren hiru
emakume gazte hauek. Zapal-
kuntzaren eta aukeratzeko gai-
tasunaren inguruan sortutako
zenbait «uste okerri» buruz ari-
tu dira, eta islama eta feminis-
moa bateragarriak ote diren
hausnartu dute. Arrazoi pertso-
nalak direla-eta, Nouf Al Hamly-
k eta Smara Hamara-k ez dute
euren irudirik erakutsi nahi
izan.

Zein da emakume musulma-
nen egoera edo rola gaur egun
(lana, familia, independen-
tzia...)? Azken urteotan zer bila-
kaera izan duela esango zenu-
kete? 
Smara Hamana: Ezin da emaku-
me musulmanez hitz egin de-
nak zaku berean sartuta. Bakoi-
tzaren jatorriaren araberakoa da
norberaren rola; herrialdeak,
kulturak eta tradizioak eragina
izan dezakete. Afganistango lan-
da guneko emakumeek ez dituz-
te Aljeria, Beirut edo Arabiar
Emirerri Batuetako emakumeen
bizi baldintza berak. Lehenengo-
ek ez dute oinarrizko eskubide-
rik; aldiz, hiri handietako edo
mendebaldartutako eremueta-
ko emakumeek beste edozein
emakumek duen bizi maila du-
te, musulmana izan ala ez.
Nouf Al Hamly: Emakume mu-
sulmanen egoera gaur egun eu-
ren gizartearen araberakoa dela
esango nuke. Ekialde Hurbilari
buruz ari garenean, jende askok
uste du emakume musulmanen
egoera dogma erlijiosoari oso
lotutakoa dela. Neurri batean
egia da, baina eragin handiena
duen faktorea kulturala da.
Ekialde Hurbileko gizarte gehie-
netan erlijioaren eta kulturaren
arteko muga lausoa den arren,
esango nuke paradigma kultu-
raren alderantz ari dela alda-
tzen.

Horiek horrela, nire iritziz,
Ekialde Hurbileko emakume

musulmanen egoera hobetu
egin da egungo gizartean. Ema-
kume gehiago dago politikan,
enpresetan, eskulangintzan; le-
hen gizonen presentzia absolu-
tua zen beste hainbat arlotan.
Emakume gazteak atzerrira jo-
tzen eta maila handiko hezkun-
tza jasotzen ari dira, batez ere
Mendebaldeko herrialdeetan,
kultura kontraste itzelarekin eta
modu independentean bizitzen
ikasiz.
Maryam S. Ahmad: Orain dela
1.400 urte emakume musulma-
nak nolakoak ziren erakusten
duen adibide argia da profeta-
ren emaztea, Khadija. Enpresa-
ria zen, emakume indartsua,
elokuentea eta adimen handi-
koa. Mahoma profeta baino ho-
gei urte nagusiagoa zen, eta be-
rak hautatu zuen profetarekin
ezkontzea. Ezkondu ondoren ez
zuen lana utzi eta ez zen etxean
geratu, kontrakoa baizik. Profeta
zen etxeko lanak egiten zituena
eta Khadijari negozioan lagun-
tzen ziona.

Beste adibide bat jartzearren,
tituluak ematen hasi zen lehen
unibertsitate modernoa ez zen
Oxford edo Cambridge izan, Al
Qarawiyyin-eko Unibertsitatea
baizik. K.o. 859. urtean sortua
izan zen Fatima Al Fihri emaku-
me musulmanaren eskutik, Ma-
rokoko Abbasid Kalifatoan. On-
dorioz,  uste dut emakume
musulmanen gaur egungo ego-
era orain dela 1.400 urte zuten
berbera dela. «Alaba, ahizpa,
emazte, ama, irakasle eta gizar-
teko kide trebea», horrela des-
kribatzen du euren rola islamak,
Koranaren bidez. Erlijio honen
jarraitzaile diren emakume mu-
sulmanek adibide horri jarrai-
tzen diote: boteretsuak dira, gu-
pidatsuak, uste sendokoak eta
erabakiak hartzeko gai direnak.

Feministatzat al duzue zeuen
burua?
S.H.: Bai, musulmana izateak
eta nire erlijio eta profetari ja-
rraitzeak feminista baino ezin
nazake egin.
N.A.H.: Ez, ez dut neure burua
feministatzat, ez dudalako inoiz
muturretan pentsatzen. Horrez
gain, ez naiz hazi emakumeari
bere eskubideak kendu dizkion Bostonen jaioa, nerabezaroan Saudi Arabiara bizitzera joan zen Maryam S. Ahmad (25 urte).    GAUR8

«Ekialde Hurbilari

buruz ari garenean

jende askok uste du

emakume

musulmanen

egoera dogma

erlijiosoari oso

lotutakoa dela.

Neurri batean egia

da, baina eragin

handiena duen

faktorea kulturala

da»

«Ez nintzateke

geratuko

feminismoa eta

erlijioa

bateragarriak direla

esatean, are

urrunago joango

nintzateke,

feminismoa gure

erlijioaren bidez

sustatzen dugula

ere esango nuke»

“



2015 | abuztua | 29 

GAUR8• 4 / 5

gizarte batean, ondorioz, ez dut
inoiz beharrik izan emakume
izate hutsarengatik kendu dizki-
daten eskubideengatik borroka-
tzeko. Neure burua ez etiketa-
tzen saiatzen naiz. Feminista
batzuek dituzten uste eta prin-
tzipio batzuk izan ditzaket, bai-
na horiek giza eskubideetan si-
nesten duen edonorenak ere
izan daitezke.
M.S.A.: Feministatzat dut neure
burua, hitzaren zentzu guztie-
tan.

Zer da feminismoa, zuen iri-
tziz?
S.H.: Nire ustez, feminismoa gi-
zateriaren ongizateari ekarpena
egitea da, benetako emakumea
izanda; hau da, emakume izate-
arekin pozik egotea. Gure egun-
go gizarteak presio larregi jar-
tzen du emakumeengan,
karrera, etxe eta gorputz perfek-
tua izan dezaten.
N.A.H.: Nire iritziz, feminismoa
emakumeentzat gizarteko arlo
ezberdinetan eskubide berdin-
tasuna lortzeko mugimendua
da. Helburua emakumeak ahal-
duntzea eta gizonen pareko
ahotsa ematea da. Muturreko
egoera batzuetan, modu negati-
boan interpretatu daiteke hori.
M.S.A.: Gizon zein emakumeek
eskubide eta aukera berdintasu-
na izatea hezkuntzan, lanean,
errespetuan, harremanetan...
Noizbait, oinarrizko printzipio
hau kolokan ikusten badut, nire
eskubideengatik borrokatuko
naiz.

Feminismoa eta erlijioa batera-
garriak direla esango al zenu-
kete?
S.H.: Islam originala erlijio fe-
minista da. Koranean bertan
emakumea goresten duten eta
adibide gisa jartzen duten hain-
bat bertso daude. Emakume his-
torikoen figura boteretsuekin
hazi naiz, profetaren emazte
Khadija edo Ama Birjina kasu.
N.A.H.: Historian zehar emaku-
me ezagun sendoak izan ditugu,
baita islamiar gizarte moderno-
an ere. Baina ez dut uste femi-
nismoa eta erlijioa bateraga-
rriak direnik. Islamari buruz
soilik hitz egin dezaket, baina
nire ustez, ez litzateke egon be-

harko feminismoaren edo an-
tzeko mugimenduen beharrik
erlijioen baitan. Islamak –modu
egokian ulertu eta praktikan ja-
rriz gero– ez dio emakumeari
bere eskubiderik kentzen. 
M.S.A.: Bai. Begien aurrean izan
dudan adibiderik argiena nire
amarena izan da. Pakistango
emakume akademiko erlijioso
gutxietako bat da eta mundu
osoan zehar ibili da hitzaldiak
ematen (Pakistanen hainbat es-
kualdetan, Britainia Handian,
AEBetan, Kanadan eta Ekialde
Hurbilean) duela hainbat ha-
markadatik hona. Islameko ira-
kaspenen bidez emakumeei ja-
rraibideak ematen dizkie, eta
gai/arazo sozialak lantzen ditu:
emakumeen aurkako indarkeria
kasu. 

Gure amak erlijioko irakaspe-
nen bitartez sustatzen du femi-
nismoa. Izan ere, nik dakidala,
gure erlijioa feminista da. Beraz,
ez nintzateke geratuko feminis-
moa eta erlijioa bateragarriak
direla esatean, are urrunago jo-
ango nintzateke, feminismoa
gure erlijioaren bidez sustatzen
dugula ere esango nuke.

Mendebaldean izandako espe-
rientzia kontuan izanda, zein
uste duzue dela emakume mu-
sulmanen egoerari buruz egon
daitekeen uste oker handiena?
N.A.H.: Erresuma Batuan hiru
urtez bizi izan naiz, nire Zien-
tzietako lizentziatura lortzeko,
baina Mendebaldera hainbat ur-
tez bidaiatu izan dut. Emakume
musulmanen gaineko uste oker
handiena esango nuke orokorra
dela mundu mailan: zapalkun-
tza. Emakumeenganako txarto
ulertua, ordea, beste uste oker
batetik dator, batez ere islamak
emakumeak tratatzen dituen
moduagatik. Hala ere, nik naba-
ritu izan dut, batzuetan, emaku-
me musulmanak euren pareko-
engatik gehiago izan direla
epaituak Mendebaldeko gizarte-
arengandik baino.
M.S.A.: Esango nuke txarto uler-
tua gure janzkeraren aukerake-
taren gainekoa dela. Ez dugula
aukeratzen uste dute, edo horre-
la janztera behartuta gaudela, ez
dugula bestelako bizitza estilo-
rik ezagutzen, ikuspegi estuko-Bostonen jaioa, nerabezaroan Saudi Arabiara bizitzera joan zen Maryam S. Ahmad (25 urte).    GAUR8

Emakume
musulmanak:

janzkerak, rolak
eta feminismoa

MARYAM S. AHMAD
NOUF AL HAMLY

SMARA HAMANA

Pakistaneko familia du Maryam S.

Ahmadek (25 urte), Bostonen (AEB) jaioa

da eta nerabezaroan familiarekin Saudi

Arabiara bizitzera joan zen. Oso erlijiosoa

da eta «hijab» buruko zapia darama, baina

bere burua feministatzat du eta bere ama

Pakistanen emakumeen alde egin duen

akademiko erlijiosoa da. Nouf Al Hamly

(30 urte) Abu Dhabin jaio (Arabiar Emirerri

Batuak), hazi eta hezia da, eta New

Yorkeko Unibertsitateko harreman

publikoetako arduraduna da. «Abaya»

izeneko soineko beltza janzten du, nahi

duelako. Aljeriarra da Smara Hamana

informatikaria (36 urte), baina luzaroan

Erresuma Batuan eta Frantzian bizi izan

da. Musulmana da hura ere, baina ez du

bere burua estaltzen. 

Jonebati Zabala



atzerria

ak, kontserbadoreak edota za-
palduak garela. Baina geure bu-
rua estaltzen dugunean modu
iraunkorrean oroitarazten dio-
gu munduari nor garen eta nola
aukeratu dugun bizitzea. Izan
ere, islama gure bizitzeko mo-
dua da, ez da erlijio kontua soi-
lik. Koranean edozertarako ja-
rraibideak datoz, eta janzkera
kodea horren baitan dago. Mu-
sulman gisa, ezin dugu aukeratu
gure erlijiotik zer jarraitu nahi
dugun eta zer ez. Baina garran-
tzitsua iruditzen zait nabarmen-
tzea ez dela fede itsua. Geure ka-
sa pentsatzeko eta aukeratzeko
gaitasuna dugu, eta Koranak ho-
rixe bera agintzen digu, gure au-
kerak eta ekintzak zalantzan jar-
tzea.  Jarraitzen dugunaren
atzean dagoen logika ulertzen
dugu; dagokion legearen jato-
rria eta arrazoiketa ikasten ditu-
gu. Koraneko bertsoak gertakari
jakinetan daude oinarrituta.

Mendebaldean belo osoa («aba-
ya», «nikab» edo «burka») janz-
tea emakumearen zapalkuntza
gisa ikusten da. Zer deritzozue
ikuspuntu horri?
S.H.: Guztiok nahi duguna janz-
teko askatasuna izan beharko
genukeela uste dut, gizartean
egokia eta errespetuzkoa den
heinean. Belo osoa ez zait irudi-
tzen zapalkuntza bat denik. Ba-
tez ere komunikabideek sortu-
tako uste okerra dela uste dut.
N.A.H.: Egia da beloa eta abaya
zapalkuntza zeinu gisa ikusiak

direla. Nire ustez, uste oker hori
emakumeek horiek zergatik
janzten dituzten ez ulertzetik
dator. Batzuetan arrotz ikusten
diren gauza txikiak, gauza eza-
gunekin konparatzean, buruak
asoziazioak egiten ditu hobeto
ulertzen saiatzeko. Txarto uler-
tuak sortzen dira horrela. 
M.S.A.: Justu kontrakoa da.
Mendebaldean abaya, beloa zein
buruko zapia janzten duena
emakume sendoa da, bere bu-
rua kanpoan horrela erakusteko
ausardia duena. Gogoratu ez de-
la batere erraza emakume ho-
rrek pairatzen duen etsaitasuna,
jazarpena eta diskriminazioa.
Nork ez du nahi izan gizartean
onartua? Nork nahi du ‘atentzio
negatiboa’ erakarri bere gain? Ez
hori bakarrik, badaude musul-
man ezjakinak buruko zapia
eramaten duten emakume mu-
sulmanak kritikatzen dituzte-
nak hijaba ez janzteagatik. Edo-
ta beste muturrean, nahikoa
moderatu edo liberala ez izatea
leporatzen diotenak hori janzte-
agatik. Nire ustez, iritzi bi ho-
riek errealitatetik urrun daude,
erlijioaren inguruko ulermen
ezaren ondorioz. Erlijio gupida-
tsu hau benetan ulertzen dute-
nek sinesten dute islama ema-
kumea askatu zuen erlijioa dela.

Zer ordezkatzen du zapi edo
jantzi mota bakoitzak? Kutsu
erlijiosoa baino ez dute ala tra-
dizio kulturalei lotutakoak ere
badira?

S.H.: Jantzi gehienak tradizio er-
lijiosoetatik datozen interpreta-
zio kulturalak dira, baina kon-
tzeptu originala bera da. Erlijio
guztiek apaltasuna eskatzen du-
te emakume eta gizonentzat.
Ezin dut emakume musulman
guztien izenean hitz egin; izan
ere, pertsona bakoitzak egiten
dituen gauzak egiteko arrazoi
ezberdinak izan ditzake. Ba-
tzuek euren burua adierazteko
erabil dezakete janzkera, beste-
ek moda kontuengatik...
N.A.H.: Ez dago gida bat belo
edo jantzi mota bakoitzak zer

esan nahi duen esaten duena.
Ideia orokorra da abayak eta be-
loak apaltasuna ordezkatzen du-
tela. Hori jantziaren alderdi erli-
jiosoa litzateke: emakumea
horrela jantzita ez da objektu bi-
lakatzen eta bere izaera fisikoaz
harago hartzen da kontuan. Nire
iritziz, apaltasun hori beloa edo
abaya jantzi gabe ere lor daiteke.
Horregatik, abaya, erlijioaren
eragina eduki arren, tradizio
kulturalei lotuago dago. Oroko-
rrean, emakume musulmanen
janzkerak umiltasuna eta euren
kultura eta erlijioarekiko erres-
petua ordezkatzen du. Baina
ahalduntzea ere ordezkatzen
duela pentsatzen dut. 
M.S.A.: Abaya, beloa edo nikaba
ez dira ‘derrigorrezkoak’ isla-
miar irakaspenen arabera. Erli-
jioak gainetik adierazten du es-
talita egon behar diren gorputz
atal batzuentzako irizpidea, aw-
rah bezala ezagutzen direnak.
Emakumeen kasuan, gizonezko-
en aurrean daudenean, bere
gorputza eta ilea dira (aurpegia,
eskuak eta oinak izan ezik). Al-
diz, beste irizpide bat dago aw-
rah-rentzat emakumeen aurre-
an egonez gero.  

Nikab edo aurpegiko beloaren
kontzeptua Koraneko bertso ba-
ten bidez sortu zen. Alak profe-
taren emazteak aukeratu zituen
aurpegian beloa jartzeko. Kon-
tuan izan agindu hori eurentzat
baino ez zela izan. Halaber, fe-
minismoa kontuan izanda, azpi-
marratu beharra dago gizonek

jarraitu beharreko awrah bat ere
sortu zuela Jainkoak: euren be-
girada jaitsi behar dute. Beraz,
emakumeei begiratzen dieten
gizon musulmanek lehen agin-
du bati desobeditzen diote.

Zuek abaya edo hijaba janzten
duzue? Zer dela-eta?
S.H.: Nik ez dut abaya edo zapia
jartzen, baina uste dut nahiko
modu apalean janzten naizela.
Hijabaren definizioa ez da jan-
tzia soilik, hori zati bat da, baina
garrantzitsuena pertsona umila
eta xumea izatea da. 
N.A.H.: Nik abaya janzten dut,
baina hijaba ez. Sheila (burua es-
taltzen duen zapi solte beltza)
janzten dut jendaurrean, baina
arrazoi kulturalak direla-eta ba-
karrik. Ez naiz Muhajjaba ez du-
dalako nire ilea estaltzen. Ez dut
hijaba janzten arrazoi pertsona-
lengatik, dena dela, abaya eta
sheila erabiltzen ditut nire janz-
keran, neure kultura ordezka-
tzea gustuko dudalako. Horrez
gain, politak direla iruditzen
zait!
M.S.A.: Bai, hijaba janzten dut.
Norberaren aukera pertsonala
da eta, erlijioa ondo ulertu on-
doren eta azterketa sakon baten
ostean, bizimodu hori niretzako
hartu dut.

Lekuaren arabera aldatu egiten
duzue janzkera? Zehazki, atze-
rrira joatean, herrialde ez mu-
sulmanetara, zapia edo hijaba
erabiltzen duzue? Horri lotuta-

«Islamaren gaineko

ulermen ezak sortu

du estaltzen den

emakumea

zapaldua delako

ustea, ez islamak

berak (…) Estigma

heziketaren bidez

kendu ahal izango

da, gutxika»

Arrazoi pertsonalak
direla-eta, euren

aurpegirik ez dute
erakutsi nahi izan Nouf

Al Hamly eta Smana
Hamanak. Besteak

beste, emakume
musulmanen janzkeraz

hitz egin dugu
elkarrizketan; «burka»

ala «hijab»-a daramaten
emakumeen inguruan,
«abaya»-ren inguruan,

edota, besterik gabe,
kamiseta eta

bakeroekin janzten
direnen inguruan. 

Fethi BELAID | AFP/GAUR8



2015 | abuztua | 29 

GAUR8• 6 / 7

ko estigma edo konnotazioren
bat dagoela esango zenukete?
S.H.: Batzuetan nire janzkera al-
datzen dut, baina ez arrazoi erli-
jiosoengatik. Erresuma Batuan
bizi nintzenean, ez zidan asko-
rik ardura; izan ere, bertako gi-
zartea toleranteagoa da. Bestal-
de, Frantziako gizarteak, eta
zehazki, Pariseko biztanleek jen-
dea bere itxuragatik epaitzen
dute (horregatik uste dut daude-
la arazoak emakumeek beloa
janztearen kontuarekin), eta ez-
berdinak direnak ez dira onar-
tuak.
N.A.H: Bai, nire janzkera aldatu
egiten dut lekuaren arabera.
Kontuan izaten dut pertsonen
eta gizartearen sentikortasuna,
eta horren arabera janzten saia-
tzen naiz. Musulmanak ez diren
herrialdeetara joaten naizenean
ez daramat abaya soinean, dena
dela, modu xumean janzten
naiz. Guk Mendebaldeko moda
daramagu soinean abayaren az-
pitik eta atzerrira joatean ba-
tzuek jendaurrean ere erakus-
ten dugu. Egokia den heinean,
eta jendearen sentikortasuna
iraintzen ez duen artean, aske
gara edozeren bitartez nahi du-
guna adierazteko.
M.S.A.: Nik ez dut nire janzkera
aldatzen atzerrira noanean. Za-
lantzarik gabe honen inguruan
estigma bat dagoela iruditzen
zait, bistakoa da. Buruko zapia
erabiltzen dut nire balioak era-
kusteko, nire erlijioaz eta bere
irakaspenez harro nagoela adie-

razteko. Ez naiz lotsatzen eta, fe-
minista moduan, uste dut nahi
beste estaltzeko eskubidea du-
dala, beste edozein emakumek
desestaltzeko duen eskubide be-
ra. Nola jantzi nahi dugun auke-
ratzeko askatasuna dugu. 

Islamaren gaineko ulermen
ezak sortu du estaltzen den
emakumea zapaldua delako us-
tea, ez islamak berak. Beraz,
esango nuke islamari buruz sa-
konki ikertzea benetan lagunga-
rria izango litzatekeela uste oker
hori argitzeko. Estigma hezike-

taren bidez kendu ahal izango
da, gutxika.

Jakingo duzuenez, Europako
herrialde batzuetan (Frantzian,
esaterako) burka edo nikab be-
zalako belo osoak toki publiko-
etan soinean eramatea debeka-
tu dute, eta badirudi beste
herrialde batzuek ere joera be-
ra har dezaketela. Zer iritzi du-
zue debekuaren inguruan?
S.H.: Honi ikusten diodan zen-
tzu bakarra segurtasun arra-
zoiak direla-eta izan daiteke.
N.A.H.: Testuinguruaren arabe-
rakoa dela uste dut nik. Pertso-
nalki ez dut ikusten egokia bur-
ka edo nikaba lantokietan
erabiltzea; izan ere, ni ez naiz
eroso sentitzen aurpegia ikusi
ezin diodan norbaitekin hitz
egitean. Ez nik ez nire senideek
ez dugu nikaba erabiltzen, on-
dorioz, ni ez naiz nor zer egin
beharko litzatekeen edo zer ez
esateko. Ulertu dezaket Europa-
ko herrialde batzuen arrazoike-
ta, baina nire ustez gakoa hori
gauzatzeko modua da. Nahiz eta
hainbat emakumek nikabarekin
euren sinesmen eta erlijioa or-
dezkatzen duten, uste dut posi-
ble dela oreka bat aurkitzea,
euren identitateari eutsiz debe-
kuak adierazpen askatasuna
urra ez dezan. Baina hori nola
lortu?
M.S.A.: Benetan espero dut Eu-
ropako gainerako herrialdeek
joera hori ez hartzea. Izan ere,
herrialde garatuak, liberalak eta

toleranteak ziren ustea nuen, er-
lijio eta jatorri guztietako jen-
dea ondo hartzen zutenak eta
bertara joaten zirenei eskubide
eta aukera berak bermatzen ziz-
kietenak. Adibide bat jartzea-
rren, aipatu Italiako Roberto
Maroni ministroak uko egin zio-
la bere herrialdean hijabaren
erabilera debekatzeko legea si-
natzeari, argudio hau erabiliz:
«Ama Birjinak beloa darama be-
re irudi guztietan. Nola eskatu
ahal didazue hijaba debekatzeko
legea sina dezadan?». Adieraz-
pen honi errespetu handia diot.

Mendebaldean, badago buru-
ko zapia zein beloa janztea
heziketa edo garapen faltare-
kin erlazionatzen duenik. De-
na dela, «guztiz garatutako»
gizarteetan ere emakumeek
euren burua estaltzea aukera-
tzen dute batzuetan. Bi fakto-
re horiek loturik daudela uste
duzue? 
S.H.: Norbera estaltzea ez da
heziketa falta, inteligentzia eta
heziketaren adierazle baino.
Zenbat eta gutxiago estali ema-
kumea,  orduan eta gehiago
epaitzen dute bere gorputzaga-
tik, bere adimenagatik izan be-
harrean. Honek ez dio emaku-
mearen egoerari laguntzen.
Zoritxarrez, gizarte guztietan
emakumeak gizonak baino
gehiago izaten dira epaituak
euren janzkera dela-eta; horrela
estereotipoak sortzen dira eta
komunikabideek estereotipo

horiek eraikitzen jarraitzen du-
te. Emakume batek hitzaldi po-
litiko sakon bat ematen badu
minigona bat soinean duela,
entzuleek (gizon zein emaku-
meek) ez dute mezua gogoratu-
ko, janzkera baino. Ez da gauza
bera gertatzen gizonen kasuan.
N.A.H.: Ez dut ulertzen gaur
egun horrelako pentsamendu
arkaikoak nondik datozen. Esan
bezala, nire ustez hau aldatuz
doa. Etorkizunean ez dut uste
hijaba desagertuko denik, erli-
jioa ez baita desagertzen. Bila-
kaera bat izango duela uste dut,
baina inola ere ez desagerpena.
M.S.A.: Pertsonen heziketa eta
garapena eta hijabaren erabile-
ra lotzen dituen galdera itxaro-
ten ari nintzen. Ezagutzen duzu
Tawakkul Karman? Karman Ye-
mengo kazetaria da, politikaria
eta, gainera, giza eskubideen al-
deko lanean dihardu. Women
Journalists Without Chains tal-
deko liderra ere bada. Kazeta-
riek bere hijabari buruz galdetu
ziotenean honakoa erantzun
zuen: «Gizakia antzinako den-
boretan ia biluzik ibiltzen zen
eta, bere adimena garatzen joan
den heinean, arropa janzten ha-
si da. Gaur egun ni naizena eta
nik soinean daramadanak giza-
kiak lortutako pentsamendu
gorena ordezkatzen du, eta ez
da atzerapausoa. Arropa berriro
kentzea izango litzateke antzi-
nako denboretara atzerapau-
soa». Nire egiten dut bere eran-
tzuna.

«Zoritxarrez, gizarte

gehienetan

emakumeak

gizonak baino

gehiago izaten dira

epaituak euren

janzkera dela-eta,

estereotipoak

sortuz, eta

komunikabideek

estereotipo horiek

eraikitzen jarraitzen

dute»


