atzerria

ngiaren eta gaiz-
kiaren arteko ha-
rremana bitxia
da, zentzugabe-
keriaz jositakoa.
Gizakiok hain
onak bagara, zergatik hel gai-
tezke hain txarrak izatera eta
hainbeste min ematera? As-
palditik dago eztabaida hori
mahai gainean, sarritan usoen
eta belatzen inguruko argudio
antzuekin zerbitzatuta. Rous-
seauk zioen gizakiok izatez ez-
biolentoak garela, eta, Thomas
Hobbesek, aldiz, kontrakoa,
naturaz garela biolentoak.

hain errukior eta kooperatibo,
eta, era berean, hain basati eta
krudel ulertzeko azalpen bat
ematen digu, kontakizun serio
bat. Bere tesiak, behin betikoa
izan ez arren, harritu egiten
du. Biologia ebolutiboaren
mailan hipotesi berri eta bi-
kaina ezartzen duelako, gure
burua, gure iragana eta etorki-
zuna ikusteko modua aldatuz.

Bere aurreko liburuan, jana-
ria prestatzen ikasi zuen ho-
minidoa animalien auzoan
nola gailendu zen kontatu zi-
gun Richard Wrangham pri-
matologoak. Nola suaren kon-

{ analisia } Mikel Zubimendi

Bertutearen |alotza basatia

trolak bere janaria prestatzea
ahalbidetu zion, jandako kalo-
rien efizientzia asko hobetuz
eta pentsatzeko eta planifika-
tzeko denbora eta energia
gehiago lortuz.

Azken liburuan, hiltzeak, he-
riotzara zigortzeak, antzinako
eta muturreko biolentzia mo-
du horrek, bertutearen eta
moralitatean jabe egin gintue-
la defendatzen du Richard
Wranghamek. Gizakion auto-
domestikazioa azkartu zuela,
kooperazioa eta kultura meta-
tu zituela, zibilizazioaren erai-
kuntza erraztuz. Beste hitz ba-

tzuetan esanda: garena izatea
eragin zuela, hots, homo sa-
piens-ak.

Biolento eta otzan

Wranghamek bere bizitzaren
zati handi bat tximino han-
diak aztertzen eman du. Batez
ere, txinpantzeak, bonoboak
eta gizakiak. Eta intrigatzen
duten aurkikuntza asko egin
eta zabaldu ditu, hala nola,
txinpantzeen artean infantizi-
dioa ez dela batere ezohikoa,
helduek —batez ere arrek— bes-
te heldu batzuk hiltzen dituz-

Uste popular baten arabera,
sortze beretik gara kalterik ga-
beak, errugabeak. Eta bakean
biziko gara baldin eta patriar-
katuaren ideologia, jabetza
pribatua eta desberdintasun
soziala bezalako influentzia
gaiztoetatik ihes egiteko gaita-
suna badugu. Bada ideia ho-
rretan egiazkoa den zerbait,
bai, baina ez da guztiz egiaz-
koa ere. Gure eguneroko inte-
rakzioetan espezie baketsue-
netarikoa gara, baina, era
berean, biolentzia suntsitzai-
lea planifikatzeko gure ahal-
mena handituz doa etengabe.

Richard Wrangham primato-
logo eta Harvard Unibertsita-
teko antropologia irakasleak
liburu berri zoragarria idatzi
du. “Onberatasunaren parado-
xa: eboluzioak nola egin gin-
tuen aldi berean biolentoago
eta baketsuago”. Bertan, giza-
kiok zergatik izan gaitezkeen

Alfa arren kontrako beta arren
koalizioen biolentziak gure
eboluzioa definitu zuen.
Kalkulatua eta planifikatua
den biolentzia proaktiboaren
genea indartu eta gure
autodomestikazioa bultzatu
zuen horrek. Errukiorrago,
kooperatiboago bilakatu
gintuen espezie bezala eta
moralaren atea ireki zigun,

tela emeak berenganatzeko,
tximino handien artean soilik
bi espezie, txinpantzeak eta
gu, gizaki ehiztari/biltzaileok,
ibiltzen garela gure lurraldee-
tatik kanpo eta bi espezieota-
ko kideek soilik hitzen ditugu-
la beste komunitateetako kide
bakartiak.

Txinpantzeak, gizakiak beza-
la, armarik gabe hiltzeko gai
dira, bai. Baina plan bat egitea
eta koordinatzea eskatzen
duen heriotza zigorra erabil-
tzeko ez dira gai. Bonoboak, ai-
tzitik, txinpantzeengandik
Kongo ibaiak banatuta bizi di-
renak, aparteko mundu bate-
koak dira: ez dute patruila-
tzen, ez dute lapurtzen, ez
dituzte auzokideak hiltzen, ez
dituzte emeak kolpatzen eta
bortxatzen, komunitate ezber-
dinen artean adiskidetsuak di-
ra. Sexua erlaxatuagoa eta di-
bertigarriagoa da haientzat.




2019 | maiatza | 25
GAUR8* 4/5

Eraso biolentoak egiteko
txinpantzeak bezalako ahal-
men indartsua dute gizakiek,
baina baita adeitasun eta
otzantasunerako bonoboek
bezalako ahalmena ere. Beste
tximinoekin alderatuz gero,
gure egunerokoan biolentzia
maila oso baxuak praktika-
tzen ditugu, baina, aldiz, gure
gerretan heriotza tasa bel-
durgarriak ditugu. Horra hor,
labur-labur, Wranghamen
arabera onberatasunaren pa-
radoxa non datzan: desados-
tasun edo itxurazko kontrae-
san horretan.

Erreaktibo, proaktibo

Zientzialariek espezie bereko
kideen arteko erasoa edo bio-
lentzia bi mailatan sailkatzen
dute: erreaktiboa eta proakti-
boa. Gizakion kasuan, erasoa
fisikoa, mentala edo hitzez-

koa izan daiteke. Eraso erre-
aktiboa probokazio edo me-
hatxu bati emandako eran-
tzuna da. Suminkorra izan
ohi da, oldarkorra, testostero-
na maila handiekin kidetua.
Eraso proaktiboa, aldiz, kal-
kulatua da, hotza eta estrate-
gikoa. Normalean, biolentzia
erreaktiboa norbanakoa da,
indibiduala; eta eraso proak-
tiboa biolentzia instituziona-
la izan ohi da, heriotza zigo-
rraren edo gerraren forma
har dezakeena. Azken urteo-
tan, ikertzaileak bi biolentzia
mota ezberdinontzat bur-
muineko zein mekanismo el-
kartu diren identifikatzeko
gai izan dira. Orain jakina da
zirkuitu neurologiko ezberdi-
nak dituztela. Eta, beraz, on-
doriozta daiteke hautespen
naturalak agresibitate motok
modu independentean alda
ditzakeela.

Gizakion komunitateetan
hautapen naturalak zergatik
eboluzionatu zuen eraso
erreaktiboaren kontrako no-
rabidean? Wranghamentzat
erantzuna da taldean bizi
ahal izateak egonkortasun
minimo bat eskatzen duela.
Ez dagoela aldagarriagoa, dis-
ruptiboagoa den ezer sumi-
sioa eskatzen duen eta men-
deratzea, beldurtzea, ausazko
biolentzia, janariaren eta
emeen monopolioa bilatzen
dituen eraso erreaktiboa bai-
no. Beste hitz batzuetan
esanda, alfa arraren, eraso-
tzaile erreaktibo gorenaren,
jokamoldea baino.

Giza komunitateek alfa
arren tirania hori sufritu be-
har izan zuten, eta izurrite
horrekin elkarbizitzea edo
errotik, sustraietatik erauz-
tea beste aukerarik ez zuten.
Gizakiak elkarrekin komuni-

Azpian, lehengusu
«hippy» dugun
bonoboaren erretratua.
Zoom DOSSO | AFP

katzen hasi zirenean, alfa
arrek ez zuten dagoeneko
ezer egiterik. Beste ar hel-
duen koalizioak bihurtu zi-
ren beren borreroak.

Denborarekin, alfa arrak al-
dizka hiltzen hasi zirenean,
eraso erreaktiboaren genea
giza populazioan urritzen ha-
si zen, exekuzio pelotoi gisa
funtzionatzen zuten beta
arren koalizioak egonkorra-
goak bilakatu ondoren. Giza
komunitateek ongi etorria
eman zieten arau berriei. Ko-
alizioen boterea erabatekoa
bihurtu zen, eta, maila bate-
an, Max Weberren Estatuaren
definizioa, biolentziaren mo-
nopolioa duen entitatearena,
aurreratu zuen.

Giza zibilizazioa heriotza
zigorraren bidez eraiki zen,
edo antropologoen hitzekin
esanda, «koalizioek egindako
eraso proaktiboaren» bitar-

tez. Garapen horrek giza mo-
ralitatearen bi kontu bereiz-
garrienen sorrera bultzatu
izan zezakeen: ongia eta gaiz-
kia bezalako estandar abs-
traktuetarako gure joera; eta,
beste tximinoetan topatzen
denarekin konparatuta, so-
zializaziorako, altruismo, ko-
operazio eta justiziarako gu-
re tirantza handiagoa.

Bi biolentzia bi motok
Wranghamen teoriaren oina-
rria osatzen dute. Baina ga-
rrantzia berbera dauka giza
domestikazioaren inguruko
bere tesiak ere. Eta bere so-
rrera alfa arren taldekako
exekuzioan finkatzen du.

Autodomestikazioa

Urte askotan zehar, giza do-
mestikazioaren inguruko
inolako teoriarik ez zen beha-
rrezko ikusi, ezta Darwinena
ere. Arrazoia sinplea zen: do-




atzerria

tzeak, koalizioan proaktibo-
ki erasotzeko gure ahalme-
na indartu zuen. Biolentzia
forma hori basakeria asko-
ren arduraduna da, besteak
beste, gerrarena, sarraskie-
na, esklabotzarena, sakrifi-
zioetan oinarritutako erri-
tualena, purga politiko eta
botere nagusikeriena.

Gure bultzada biolentoe-
nak, are hiltzaileenak diren
batzuk, gure espeziea erru-
kiorragoa, kooperatiboagoa
bilakatzeko prozesuaren ar-
datzean daude, arduradun
dira. Gure ibilbide eboluti-
boa, baita gure gene eta au-
rreikuspen moralak ere, al-
datu zituztelako.

Gerraren arduradun na-
gusia izanik, biolentzia pro-
aktiborako daukagun atxi-
kimendu nabarmen, gene
horiek izateagatik tristatu
behar al gara?

mestikazioak kanpoko pro-
tagonista batek, hazlea be-
zalako norbaitek, prozesua
zuzentzea eskatzen du. Eta
zientziak zekien arte, gana-
duak ez bezala, gizakiok ez
dugu sekula hazlerik izan.
Hautespen artifizialak, te-
orian behintzat, kanpoko
eragile baten parte hartzea
eskatzen du. Baina Wrang-
hamen arabera, hautespena
oldarkortasunaren kontra
badoa, animaliak autodo-
mestikatu egiten dira.
Otzantasun handiago ba-
tez gain —autodomestikazio-
aren lehen sintoma-, giza-
kiok “Domestikazioaren
sindromea” izenaz ezagu-
tzen den prozesuaren seina-
le asko erakusten ditugu:
hezur meheagoak, aurpegi
motzagoak, ar eta emeen ar-
teko ezberdintasun txikia-
goa, jokabidezkoak eta fisio-

logikoak diren adierazleak,
hala nola, beldurraren au-
rrean erantzuna, hormonen
produkzioa, bizitasun zele-
bre bat, eta abar.
Domestikazioak zergatik
ez du kanpoko ekintzaile ba-
ten, hazle baten beharra?
Zergatik izan daiteke disei-
natzailerik gabeko diseinu?
Galdera horiei erantzuna
ematen die Wranghamek,
datu eta detaile askoko kon-
takizun aski sakon eta onar-
garri baten eskutik.
Wranghamen ustez, do-
mestikatu gintuena tirano-
ak hiltzea izan zen, gure es-
pezieko oldarkorrenak,
gutxien kooperatzeko prest
zeudenak hiltzea, haien
kontra heriotza zigorra eza-
rri eta exekutatzea. Izan ere,
0so oldarkor eta dominante
ziren alfa ar bakartietatik al-
fa arrak hiltzen zituzten be-

ta arren koalizioetara pasa-
tu ginenean, biolentziaren
egitura soziala aldatu egin
zen. Aldaketa horrek eman
zigun espezie bezala ezagu-
tu dugun arrakasta, edo
arrakastarako giltza. Eta epe
luzean, eraso erreaktiborako
joera aktibatzen zuten gure
geneen higadura ekarri
zuen. Prozesu horrek guz-
tiak bultzatu zuen autodo-
mestikazioa.

Onena eta okerrena

Modu hotz eta estrategiko
batean hiltzeak, giza biolen-
tziaren forma bakar horrek,
gure espeziarena bakarrik,
gure-gurea den joera bati bi-
dea ireki zion. Hain zuzen,
bertute moralari.

Alfa arren erabateko bote-
retik, borreroen, beta ar tal-
deen botere mugatura pasa-

Gure lehengusu
oldarkorrak diren
txinpantzeak, Kongoko
oihan batean.

Alain JOCARD | AFP

Hara hor funtsezko fun-
tsaren funtsa eta denetan
paradoxa handiena: biolen-
tzia koordinatu eta planifi-
katuak gure bertutea mol-
datu eta hari egokitutako
ordena sozial bat eman zi-
gun. Eta ordena horrek be-
rak zapalketa eta esplota-
zioa posible egin zituen.
Estatuarena izan edo beste-
lako botere taldeena.

Ez, ez dugu barneratu be-
har gizakiaren naturak ber-
dintasunaren eta bakearen
aldeko aurrerabidea ezinez-
ko egiten duela. Ezta saihe-
tsezin egiten duela ere. Ez
bata eta ez bestea. Bat bera
ere ez. Betikoan gaude, biak
lortzea izugarri zaila da,
biak batera lortzea beldur-
garri gaitza da gu gizakion-
tzat. Espezie bezala, espe-
zien artean dagoen onena
eta txarrena garelako.




