2020 | maiatza | 2
GAUR8 - 20/ 21

{ koadernoa } Amaia Nausia Pimoulier

Umetobia

O herritarrak

asa den igandean haurrak kalera irten

ahal izan ziren lehen aldiz aste askoren

ondoren eta horren inguruko erreakzioek

baieztatu egin zuten konfinamenduaren

lehen igandeko susmoa: jende gehiegi

leihotik epaile lanetan barnean duten po-

lizia frustratuari irteera ematen. Kafre gutxi batzuen

(beti daude) portaera txarraren ondorioz sortutako

alarmismoa alde batera utzita, hainbat gauzak kezka-

tzen naute. Lehenik eta behin, anekdotikoa jokaera

orokortzat hartzearen arriskua; onartzen badugu gu-

txi batzuen portaera txarrak gizarte osoaren zibismo

ezaz hitz egiten duela, diskurtso totalitarioei bide

ematen ari gara, gerora neurri errepresiboak eta zi-

gortzaileak justifikatuz. Bakarrik zigorren bidez joka

dezakegula “ondo” sinisten badugu, gehiengoaren gi-

zalegeaz fio ez bagara, Estatuaren aldetik zoritxarrez

ikusi ditugun neurri militaristak balioztatzen ari gara.

Eta, bigarrenik, nahiko kezkatuta nago sare soziale-

tan agerian gelditu den umefobiarekin. Umeen kon-
trako diskurtsoek jatorria
non duten galdetu diot nire

ondorioz. Ariesen ildotik, Gerisen ustez, sentiberata-
sun hori lehenik hirian sortuko zen; izan ere, umeare-
kiko maitasuna aitaz, amaz eta seme-alabez soilik osa-
tutako hirietako “familia modernoetan” sortu zen:
«Familia nuklearrera murrizteak etxeko espazio inti-
moago bat egokitzea dakar». Hau da, familia nuklea-
rrak nekazaritza munduan eta komunitatean oinarri-
tutako bizitzaren kontzepzio bat ordezkatu zuen.
Gero eta indibidualismo handiagoko giro batean, lan-
da-eredua hiri-ereduagatik ordezkatu zen, eta «seme-
alabak izateko nahia sortu zen, ez bakarrik zikloaren
iraupena bermatzeko, baizik eta haiei maitasuna ema-
teko eta haiengandik jasotzeko».

Alde batera utzita ondoren etorri ziren historialari
askok teoria hori bertan behera utzi zutela — hain jus-
tu erakutsi zutenean Erdi Aroko eta Aro Modernoko
gizarteek ere haurrak zaindu eta maitatzen zituztela
(Ralph Houlbrooke, Keith Wrightson edo Linda Pollok
gutxi batzuk aipatzearren)-, oso interesgarria irudi-
tzen zait nola indibidualismo afektiboa gure egin du-

buruari eta nahi gabe phi-  |N@NIKO kezkatuta nago sare sozialetan

lippe Ariesek 1960. urtean

idatzitako “Lenfant et 12 IKUSITAKO umefobiarekin, Umeen kontrako

vie familiale sous 1'Ancien

regime’ liburuaz gogoraty. - (ISKUItS0OeK jatorria non duten pentsatzen

naiz. Egileak joan den men-

deko goeko hamarkadara  NAS| €ta Philippe Ariesek 1960an

arte historialaritzaren zati

handi batek onartutako te-  |datZItako lIburu batekin gogoratu naiz

oria bati bide eman zion:

indibidualismo afektiboa-

ren teoria. Teoria horren

arabera, haurtzaroa XVIII. mendeko asmakizuna zen.
Lawrence Stonek, besteak beste, aurreko garaietako
gurasoak maitasunik gabeko guraso gisa kondenatu
zituen, seme-alabekiko nolabaiteko axolagabekeria
sentitzen zutela defendatu zuen, heriotzaren maizta-
sunaren aurrean etsipen estoiko moduko batengatik
eta bizirauteko aukeraren inguruan nagusi zen ezkor-
tasunagatik. Elizabeth Badinterrek geroago gehitu
zuen amaren maitasuna kapitalismoaren asmakuntza
bat izan zela. Beraz, adituontzat, XVIII. mendea iraul-
tza bat izan zen zentzu horretan, haurtzaroarekiko
sentimendu berri bat ekarri baitzuen, haurrarekiko ja-
rrera aldaketa bat, benetako mutazio kultural baten

gun. Gizarte indibidualista baten isla baino ez da age-
rian geratu den umefobia hau. Itxialdiaren hasieratik
umeak ikusezin bihurtu ditugu, etxeetan, familia nu-
klearraren baitan, isilduak eta ikusezin bihurtuak.
Atzean geratu dira haurrak komunitate osoaren, fa-
milia zabalaren eta Estatuaren ardura zireneko ga-
raiak. Itxialdi honek kapitalismoaren aldarrikapen
zentralenei eman die bidea; produkzioa lehenengo,
zaintza eta bizitza gero. Beraz, gurasoek ardura guztia
eta bakarra hartu dute haurrekin eta asteotan hori
amets bat bezala izan da sistemarentzat. Eskerrak ka-
lean sortutako haurren oihuek amesgaiztotik esnatu
gaituzten. o




