
2020 | maiatza | 2 

GAUR8• 20 / 21hutsa

h
er

ri
ta

rr
ak

P
asa den igandean haurrak kalera irten
ahal izan ziren lehen aldiz aste askoren
ondoren eta horren inguruko erreakzioek
baieztatu egin zuten konfinamenduaren
lehen igandeko susmoa: jende gehiegi
leihotik epaile lanetan barnean duten po-

lizia frustratuari irteera ematen. Kafre gutxi batzuen
(beti daude) portaera txarraren ondorioz sortutako
alarmismoa alde batera utzita, hainbat gauzak kezka-
tzen naute. Lehenik eta behin, anekdotikoa jokaera
orokortzat hartzearen arriskua; onartzen badugu gu-
txi batzuen portaera txarrak gizarte osoaren zibismo
ezaz hitz egiten duela, diskurtso totalitarioei bide
ematen ari gara, gerora neurri errepresiboak eta zi-
gortzaileak justifikatuz. Bakarrik zigorren bidez joka
dezakegula “ondo” sinisten badugu, gehiengoaren gi-
zalegeaz fio ez bagara, Estatuaren aldetik zoritxarrez
ikusi ditugun neurri militaristak balioztatzen ari gara.

Eta, bigarrenik, nahiko kezkatuta nago sare soziale-
tan agerian gelditu den umefobiarekin. Umeen kon-
trako diskurtsoek jatorria
non duten galdetu diot nire
buruari eta nahi gabe Phi-
lippe Ariesek 1960. urtean
idatzitako “L'enfant et la
vie familiale sous l'Ancien
régime” liburuaz gogoratu
naiz. Egileak joan den men-
deko 90eko hamarkadara
arte historialaritzaren zati
handi batek onartutako te-
oria bati bide eman zion:
indibidualismo afektiboa-
ren teoria. Teoria horren
arabera, haurtzaroa XVIII. mendeko asmakizuna zen.
Lawrence Stonek, besteak beste, aurreko garaietako
gurasoak maitasunik gabeko guraso gisa kondenatu
zituen, seme-alabekiko nolabaiteko axolagabekeria
sentitzen zutela defendatu zuen, heriotzaren maizta-
sunaren aurrean etsipen estoiko moduko batengatik
eta bizirauteko aukeraren inguruan nagusi zen ezkor-
tasunagatik. Elizabeth Badinterrek geroago gehitu
zuen amaren maitasuna kapitalismoaren asmakuntza
bat izan zela. Beraz, adituontzat, XVIII. mendea iraul-
tza bat izan zen zentzu horretan, haurtzaroarekiko
sentimendu berri bat ekarri baitzuen, haurrarekiko ja-
rrera aldaketa bat, benetako mutazio kultural baten

ondorioz. Ariesen ildotik, Gerisen ustez, sentiberata-
sun hori lehenik hirian sortuko zen; izan ere, umeare-
kiko maitasuna aitaz, amaz eta seme-alabez soilik osa-
tutako hirietako “familia modernoetan” sortu zen:
«Familia nuklearrera murrizteak etxeko espazio inti-
moago bat egokitzea dakar». Hau da, familia nuklea-
rrak nekazaritza munduan eta komunitatean oinarri-
tutako bizitzaren kontzepzio bat ordezkatu zuen.
Gero eta indibidualismo handiagoko giro batean, lan-
da-eredua hiri-ereduagatik ordezkatu zen, eta «seme-
alabak izateko nahia sortu zen, ez bakarrik zikloaren
iraupena bermatzeko, baizik eta haiei maitasuna ema-
teko eta haiengandik jasotzeko».

Alde batera utzita ondoren etorri ziren historialari
askok teoria hori bertan behera utzi zutela – hain jus-
tu erakutsi zutenean Erdi Aroko eta Aro Modernoko
gizarteek ere haurrak zaindu eta maitatzen zituztela
(Ralph Houlbrooke, Keith Wrightson edo Linda Pollok
gutxi batzuk aipatzearren)–, oso interesgarria irudi-
tzen zait nola indibidualismo afektiboa gure egin du-

gun. Gizarte indibidualista baten isla baino ez da age-
rian geratu den umefobia hau. Itxialdiaren hasieratik
umeak ikusezin bihurtu ditugu, etxeetan, familia nu-
klearraren baitan, isilduak eta ikusezin bihurtuak.
Atzean geratu dira haurrak komunitate osoaren, fa-
milia zabalaren eta Estatuaren ardura zireneko ga-
raiak. Itxialdi honek kapitalismoaren aldarrikapen
zentralenei eman die bidea; produkzioa lehenengo,
zaintza eta bizitza gero. Beraz, gurasoek ardura guztia
eta bakarra hartu dute haurrekin eta asteotan hori
amets bat bezala izan da sistemarentzat. Eskerrak ka-
lean sortutako haurren oihuek amesgaiztotik esnatu
gaituzten. •

{ koadernoa }

Umefobia

Nahiko kezkatuta nago sare sozialetan
ikusitako umefobiarekin. Umeen kontrako
diskurtsoek jatorria non duten pentsatzen
hasi eta Philippe Ariesek 1960an
idatzitako liburu batekin gogoratu naiz

Amaia Nausia Pimoulier

hutsa

hutsahutsa


