2023 | otsaila | 11
GAUR8- G /7

ntropologo
eta soziolin-
guista polo-
niarra da
Justyna Olko.
Buru-belarri
aritu izan da Mexikon
nahuatl hizkuntza eta haren
hiztunen esperientziak iker-
tzen, eta etxean ere antzeko
bazterketa eta asimilazio-ka-
suak daudela ikusi du, wila-
mowiera izeneko hizkuntza
germanikoarekin, kasu. Zapal-
kuntza horrek ekarri dituen
traumari, indigenei eta senda-
bideei buruzko hitzaldia
eman berri du Washingtone-
ko Smithsonian Institutuan.

Poloniarra zara, baina zure
ikerketaren jatorria Mexi-
kon dago. Nolatan da hori?
Arkeologia ikasi nuen, Ameri-
ketako konkistaren osteko zi-
bilizazioen talkak piztu zidan
interesa, luzaz ikertu nuen
hori. Eta ez zela aski ikusi
nuen, jende haren egungo on-
dorengoei buruz ere jakin
behar nuen. Nik uste nuen
Mexikon Kolonen aurreko zi-
bilizazioak errespetatzen eta
goraipatzen zituztela, baina
ezin okerrago nenbilen. Era-
bateko bazterketa dago, ko-
munitate gehienak ia guztiz
asimilatu dituzte espainieraz-
ko mexikar kulturan. Eta bizi-
rik iraun dutenak urruneko
eskualdeetan daude, ekono-
mikoki baztertuta, oso aukera
gutxirekin. Eskolak asimila-
tzen ditu, eta hizkuntza balio-
rik gabeko zerbait bezala har-
tzen da. Estigmak daude,
baina nik ez nuen haien berri
izan ikertzaile eta ikasle indi-
genekin lanean hasi nintzen
arte.

Kolpea izan zen niretzat,
ohartu nintzen, eroso iker-

«Denbora behar izan nuen zeinen
kolonialak ginen ohartzeko»

JUSTYNA OLKO

ANTROPOLOGOA ETA
SOZIOLINGUISTA

Mexikon nahuatl hizkuntza eta haren
hiztunen esperientziak ikertzen aritu da
buru-belarri antropologo eta
soziolinguista poloniarra. Lehen egitekoa
mendebaldeko akademiaren betaurrekoak

eranztea dela konturatu da.

Urtzi URRUTIKOETXEA

Argazkiak: Urtzi URRUTIKOETXEA

tzen nituen bitartean iturri
kolonialak —nahuaterazko tes-
tu corpus erraldoi hori; mila-
ka dokumentu XVI. mendetik
XIX.era arte—, hizkuntza nire
bizialdian hil daitekeela, ezer
aldatu ezean. Nahuatera ikas-
ten hasi nintzen, eta aktibista
bihurtu naiz. Hori da nire es-
perientzia, ikustea jende ho
rren trauma, arazoak, erron-
kak, nola ukatzen zaien histo-
rian duten lekua... Ez dute be-
ren burua Mexikoko
estatuaren sortzailetzat jo ohi
den zibilizazio zoragarri eta
errespetatu horren ondoren-
gotzat hartzen. Tartean etena
dago, ez dute hura egungo
hiztunekin lotzen; hizkuntzei
ere «dialekto» esaten diete.

Bertako hizkuntzekiko gu-
txiespena ez da Mexikon
soilik gertatzen.

Arazo globala da, nire herrial-
dea, Polonia, ere azaletik
baino ez da homogeneoa,
hainbat talde etniko isilarazi
eta ikusezin bihurtu baitituz-
te. Ezusteko handia izan zen
hori niretzat. Hogeita hamar
urtez bizi zaitezke herrialde
batean hura ezagutu gabe, di-
bertsitatean eta historian eta
hizkuntzetan interesa izanda
ere.

Lan egin nuen lehen taldea
wilamowierarena izan zen,
duela 10 urte inguru. Elkarlan
hori kaxubiarrengana eta bes-
te gutxiengo batzuengana he-
datu genuen. Beraz, bidera-
tzaile bihurtu nintzen,
Europako finantzabideak era-
biliz jende hau elkartzeko, sa-
rea sortzeko, trauma eta espe-
rientzia gogorren zauriak
sendatzeko.

Akademiatik haratago doa-
zen eremuetan, alegia.



atzerria

Ikerketa esanguratsuagoa izan
dadin gizartearentzat, hainbat
galdera bota genituen, justizia
sozialaz, aniztasunaren etor-
kizunaz, hizkuntza-komunita-
te txikien geroaz. Bai, gure
ikerketa konprometitua eta
subjektiboa da, baina ikerketa
guztiak dira halakoak; gu zin-
tzoak eta gardenak gara, gu-
txienez. Ez ditugu egia uni-
bertsalak. Norbaitentzat egia
da, eta iraganaren berrerai-
kuntza subjektiboa da, baina
metodo zorrotzak erabiliz.

Bidean ikasiz eta egokituz
ikerkuntza.

Denbora behar izan nuen zei-
nen kolonialak ginen ohartze-
ko, gure ezagutzatik komuni-
tateei esaten zer den onena...
Orain gure burua eta akade-
mia bera deskolonizatzeko
prozesuan gaude.

Hartu ‘ahalduntze’ kontzep-
tua bera: ezin zara kanpotik
etorri eta esan «ahaldunduko
zaitut», ez dut inork ni ahal-
duntzerik nahi, neure burua
ahaldundu nahi dut. Horrek
denentzat balio du, ikertzaile
zein komunitateko kide. Lan-
ga hori gainditzeak pertsona
bezala ere lagundu dit, akti-
bista gisa desberdin izateko.
Ulertzeko zergatik ari naizen
hemen hau egiten, ez baine-
kien; nire ikerketa baliagarria
ote zen galdetzen nion nire
buruari.

Bistan da lekuan lekuko
errezetak behar direla, baina
akademikoki ez dago arau
orokor bat zehazterik?

Arazo ugari daude hor, ba-
tzuetan galdurik gabiltzalako.
Gu nor gara epaitzeko, esate-
rako, zein den hizkuntza ba-
ten bizitasuna? Mendebalde-
ko tresnekin neurtzen dugu,
eta batzuetan emaitza okerrak
ditugu, ez dakigulako nola

neurtu. Wilamowieraren ka-
suan, 90eko hamarkadako
ikerketek eszenatoki bat ira-
gartzen zioten ondorengo ha-
markadetarako, baina ez, pro-
zesua geldiarazi dute eta
biziberritzeari ekin diote. Ez
dugu tresnarik esateko «talde
hau asimilatu egin dute».
‘Hizkuntza’, ‘indarguneak’ eta
‘babes soziala’ bezalako para-
metro objektiboak mendebal-
deko markoaren zati dira. De-
na da posible, baina bertako
herritarrek erabaki behar du-
te. Erabaki dezakete hizkun-
tzari ez eustea ere, noski.

Baina benetan da hautu li-
brea nork bere hizkuntza ez
transmititzea? Gertatzen da,
noski, baina motibo bat dau-
ka horrek. Iraganeko trau-
ma, esaterako.

Ez, noski. Ez naiz esaten ari
erabaki librea denik. Muturre-
ko sufrimenduak dakarren
zerbait da. Baina, gaur egun,
komunitateak erabaki dezake

zer gorde nahi duen, eta zein
helbururekin. Batzuek agian
erritu, zeremonia edo eremu
artistikorako baino ez dute
nahi, eta ez genuke hori epai-
tu beharko. Eurek erabaki
behar dute zer nahi duten;
noski, esperientzia mingarri
bat dagoela eta nortasun auzi
konplexuak izan ohi direla
kontuan izanda.

Komunitatearen baitan ere
gatazka hori egon daiteke:
batzuek esatea «utz dezagun
hizkuntza errituetarako»,
eta besteek ezetz, berriz ere
komunitate-hizkuntza
bihurtzearen aldeko apus-
tua egitea.

Hori da. Hainbat faktore dau-
de, helburu politikoak ere bai.
Eta kanpotik zatozenean, ho-
rren berri izan behar duzu.
Zaila da, esaterako, komunita-
tea ordezkatzen duen ahots
bakarra topatzea, komunita-
tearen baitan ere egon litezke
baztertutako taldeak. Erreali-

tate konplexuak dira eta senti-
beratasun handia behar da. Ez
da erraza. Gatazka eta lehia
handia egon ohi da; hizkuntza
arrisku larrian dagoenean, ba-
tez ere. Askotan, puristek esa-
ten dute haiek direla hizkun-
tzaren jabe, eredu zuzena
duten bakarrak. Hori ere kolo-
niala da, dominazio-balore ba-
tzuk transmititzen ditu. Hiz-
kuntza estandarizatzea, forma
idatzi bat ematea, eremu ho
rretara iristea eta abar, asko-
tan, nazio-estatuen ideologia-
tik datoz.

Hizkuntza guztiek ez dute
gauza bera behar bizitasunari
eusteko, hizkuntzek hainbat
funtzio baitituzte. Kontua ez
da beti komunikazioa. Beste
taldeekin jardun ekonomikoe-
tarako aliantzak egitea ere ba-
da. Senegalen, kasu, jendeak
elkarren gainean diren hiz-
kuntzak mintzatzen ditu eta
hizkuntzen arteko mugak ari-
nak dira. Ezin duzu mendebal-
deko akademia ezarri hori

ulertzeko, bertako jakituria
behar duzu. Hizkuntzen bizi-
tasuna neurtzeko Fishmanen
eskala, agian, baliagarria da
Europan eta AEBetan, baina ez
du balio Afrika, Australia eta
Mexikoko hizkuntzentzat, hiz-
kuntza batzuk sekula ez dire-
lako erabili eremu horietan,
eta, hala ere, bizi-bizirik dau-
de, beharrezkoak dira. Beraz
deskolonizatu egin behar du-
gu bizitasunari, galtze-arris-
kuari eta biziberritzeari bu-
ruzko geure ikerketa-moldea
ere. Neroni ere guztiz ezjakina
nintzen hasi nintzenean, pen-
tsatzen errezeta unibertsal
bat egon zitekeela.

Ados, baina adineko jendeek
hizkuntza indigena dakite-
nean eta haurrek estatuaren
hizkuntza kolonialaz egiten
dutenean...

Bai, eta aitona-amonekin ia
komunikatu ezin diren bilo-
ben kasua oso traumatikoa
da.



2023 | otsaila | 11
GAUR8 - 8/9

Batzuei hizkuntzak ematen
die nortasunaren zati han-
diena; beste batzuek aldarri-
katzen dute ez dutela horren
beharrik, hizkuntza kolonia-
lean aldarrikatu ere.

Eta badira egoerak non hiztun
berriek, gazteek, hizkuntza al-
darrikatzen duten eta belau-
naldi zaharrak ezetz esaten
duen, hizkuntza oker egiten
dutelako, arbasoek ez zutelako
horrela hitz egiten, hori ez de-
lako hizkuntza. Aurreiritzi
ugari daude eta indarkeria le-
ku askotatik etor liteke. Gakoa
belaunaldien arteko elkarla-
nean sakontzea dela uste dut.

Hizkuntza berreskuratu
nahi duen belaunaldi gaztea
eta hizkuntzari eutsi dion
baina transmititu ez duen
belaunaldi zaharra.

Komunitatearen elkarlana
behar da. Wilamowieran lan
handia egin dute gazte-belau-
naldian eta hiztun zaharren
belaunaldian; funtsean, erdi-

«Gu nor gara
epaitzeko,
esaterako, zein den
hizkuntza baten
bizitasuna?
Mendebaldeko
tresnekin neurtzen
dugu, eta batzuetan
emaitza okerrak
ditugu, ez
dakigulako nola
neurtu»

ko belaunaldia isilik dago. Eta
funtzionatu du. Bideetako bat
da, baina komunitate bakoi-
tzak berea behar du. Hala ere,
belaunaldien arteko elkarlana
beti aintzat hartu behar dela
uste dut, perspektibak adiski-
detzeko.

Bazterketa, lotsa, errepre-
sioaren memoria. Modu ez-
berdinetan, baina hizkuntza
txikietako hiztun gehienen
esperientzia da.

Nazio-estatu modernoen so-
rrerarekin, Mexikon kasu, or-
dura arte ez bezalako asimila-
zioa eta bazterketa sufritu du
jendeak. Espainiako koroak in-
teres handiagoa zeukan admi-
nistrazio kolonial eraginko-
rrean, eta horretarako bertako
hizkuntzak aintzat hartu
behar zituztela ulertu zuten.
1821ean, Mexiko independen-
tea sortu zenean, indigenak
modernizaziorako oztopo gisa
ikusten hasi ziren. Funtsean,
‘indigena’ kategoria kendu zu-
ten. Herritarrak ziren, baina
hori kaka zaharra zen, babes-
gabe eta baztertuta zeuden,
eta berdintasun soziala iruzur
handia zen. Oraindik ondare
horrekin gaude.

Europak eredu izan beharko
luke gaia lantzeko, eta ez da.
Nazio-estatuek nahi dutena
egin dezakete. Polonian esta-
tuak hamarkada luzez ukatu
du hizkuntza baten existen-
tzia, edo txarto mintzatutako
polonieratzat jotzen dute wi-
lamowiera, edo are, poloniera-
rentzako mehatxutzat. Eta ho-
ri onartu egiten da Europar
Batasunean. Errefuxiatuen
hizkuntzak ere ez dira aitor-
tzen. Milaka ukrainar ume po-
loniar sisteman ezarri dira,
ukrainar irakasleak egon
arren, zertarako? Asimilatze-
ko, Poloniaren politika kolo-
nial historikoa da, mendeetan

izan duena. Nola egiten diezu
hori dagoeneko traumatizatu-
ta dauden haurrei?

Zer deritzozu hizkuntza eko-
logiarekin lotzeari?

Une honetan, ezinbesteko de-
ritzot. Lehen hizkuntza apar-
tean hartzen genuen, tarteka
kultura eta hizkuntza hartuz.
Diziplinak bereizte hori ere
bada gure ondare akademi-
koa. Indigenek sarritan esaten
dizute ezin duzula testuingu-
rutik eta ingurumenetik be-
reizi, horrela zati txiki bat
baino ez duzula hartzen. Dena
doa elkarrekin. Dena suntsi-
tzen bada, hura babesteko,
bertakoen ezagutza behar du-
zu, bertako estrategiak. Jakitu-
ria hori ere bertako hizkuntze-
tan islatzen da, mendeetan
bildu dute, ezin duzu mende-
baldeko estrategiekin etorri.
Jasangarritasunari dagokio-
nez ere argi dago hizkuntza
indigena horiek mintzatzen
zirela, besteak beste bazutela-
ko balio ekonomiko bat berta-
ko biztanleentzat. Ekonomia
global modernoaren prezioa
izan da. Europar Batasunak,
esaterako, balioa ematen dio
eta goraipatzen du hizkuntza-
aniztasuna, baina hizkuntza
estandarren kasuan. Nazioar-
teko hizkuntza horiek eragina
dute balio ekonomikoan, lan
hobea, aukerak eta abar lor-
tzen laguntzen dizute.

Hizkuntza txikien balio eko-
nomikoa ere aipatu izan du-
zu, bultzada txiki baten era-
gin handia.

Ekonomia lokala ekologia lo-
kalean oinarritzen dela ahaz-
ten badugu, hizkuntzaren ba-
lio ekonomikoa ahazten
dugu, zaila da jasangarritasu-
na. Ez naiz esaten ari hizkun-
tza handien balio ekonomi-
koa kopiatu behar dutenik, ez

da hori. Baina hizkuntzek ba-
lio sinbolikoa besterik ez ba-
dute, aurkezpen txikia eta ge-
ro gainerakoa ingelesez edo
espainieraz, agurretara mu-
gatzen da hizkuntzaren ba-
lioa.

Elebitasunetik haratago
pentsatzea ere ez da erraza.
Komunitateentzako erronka
erraldoia da haien balio eko-
nomikoa birdefinitzea, nola
izan baliagarri bertako gizar-
te, lan edo ekonomia harre-
manetan. Europako testuin-
guruan ezinbestekoa da
hizkuntzarekin zerikusia du-
ten lanpostuak sortzea, hain-
bat jardueratarako, hala nola
turismo kultural eta linguisti-
korako. Horrek prestigioa igo-
tzea dakar, konfiantza handia-
goa ematen dio jendeari, eta
bultzatzen ditu hizkuntza ez
dakitenak ikastera, arrazoi so-
zial eta ekonomikoengatik.
Orain bertan burura datorki-
dan agertoki onena da, baina
kultura bakoitza konplexua
da, eta hiztunek definitu
behar dute beren hizkuntzen
balio ekonomikoa.

Horrek ingurumenarekin
eta lekuan lekuko baliabideak
erabiltzearekin ere lotura du,
baita ezagutzarekin ere. Hori
erronka handia da. Badakit
komunitate batzuek, udalerri
batzuek, arrakasta izan dutela,
Galesen kasu. Badaude adibi-
deak ekonomia lokalean nola
aplikatu ikusteko. Eta negozio
lokal horiek, sarritan, bertako
ingurumenarekin lotuta dau-
de. Ez da izango iraganerako
itzulera, hizkuntza aldatzen
ari da, ingurumena aldatzen
ari da, ahalik eta ondoen ego-
kitu behar dugu, ez dugu gel-
diaraziko, baina era jasanga-
rrian egin dezagun, luzaroegi
ukatu izan den jakituria hori
erabiliz.



