
2023 | otsaila | 11  

GAUR8 • 6 / 7

A
n t r o p o l o g o 

eta soziolin-

guista polo-

niarra  da 

Justyna Olko. 

Buru-belarri 

aritu izan da Mexikon 

nahuatl hizkuntza eta haren 

hiztunen esperientziak iker-

tzen, eta etxean ere antzeko 

bazterketa eta asimilazio-ka-

suak daudela ikusi du, wila-

mowiera izeneko hizkuntza 

germanikoarekin, kasu. Zapal-

kuntza horrek ekarri dituen 

traumari, indigenei eta senda-

bideei  buruzko hitzaldia 

eman berri du Washingtone-

ko Smithsonian Institutuan. 

 

Poloniarra zara, baina zure 

ikerketaren jatorria Mexi-

kon dago. Nolatan da hori?  

Arkeologia ikasi nuen, Ameri-

ketako konkistaren osteko zi-

bilizazioen talkak piztu zidan 

interesa, luzaz ikertu nuen 

hori.  Eta ez zela aski ikusi 

nuen, jende haren egungo on-

dorengoei buruz ere jakin 

behar nuen. Nik uste nuen 

Mexikon Kolonen aurreko zi-

bilizazioak errespetatzen eta 

goraipatzen zituztela, baina 

ezin okerrago nenbilen. Era-

bateko bazterketa dago, ko-

munitate gehienak ia guztiz 

asimilatu dituzte espainieraz-

ko mexikar kulturan. Eta bizi-

rik iraun dutenak urruneko 

eskualdeetan daude, ekono-

mikoki baztertuta, oso aukera 

gutxirekin. Eskolak asimila-

tzen ditu, eta hizkuntza balio-

rik gabeko zerbait bezala har-

tzen da.  Estigmak daude, 

baina nik ez nuen haien berri 

izan ikertzaile eta ikasle indi-

genekin lanean hasi nintzen 

arte.  

Kolpea izan zen niretzat, 

ohartu nintzen, eroso iker-

tzen nituen bitartean iturri 

kolonialak –nahuaterazko tes-

tu corpus erraldoi hori; mila-

ka dokumentu XVI. mendetik 

XIX.era arte–, hizkuntza nire 

bizialdian hil daitekeela, ezer 

aldatu ezean. Nahuatera ikas-

ten hasi nintzen, eta aktibista 

bihurtu naiz. Hori da nire es-

perientzia, ikustea jende ho

rren trauma, arazoak, erron-

kak, nola ukatzen zaien histo-

rian duten lekua… Ez dute be-

ren burua Mexikoko 

estatuaren sortzailetzat jo ohi 

den zibilizazio zoragarri eta 

errespetatu horren ondoren-

gotzat hartzen. Tartean etena 

dago, ez dute hura egungo 

hiztunekin lotzen; hizkuntzei 

ere «dialekto» esaten diete.  

 

Bertako hizkuntzekiko gu-

txiespena ez da Mexikon 

soilik gertatzen. 

Arazo globala da, nire herrial-

dea,  Polonia,  ere  azaletik 

baino ez  da homogeneoa, 

hainbat talde etniko isilarazi 

eta ikusezin bihurtu baitituz-

te. Ezusteko handia izan zen 

hori niretzat. Hogeita hamar 

urtez bizi zaitezke herrialde 

batean hura ezagutu gabe, di-

bertsitatean eta historian eta 

hizkuntzetan interesa izanda 

ere.  

Lan egin nuen lehen taldea 

wilamowierarena izan zen, 

duela 10 urte inguru. Elkarlan 

hori kaxubiarrengana eta bes-

te gutxiengo batzuengana he-

datu genuen. Beraz, bidera-

tzai le  bihur tu nintzen, 

Europako finantzabideak era-

biliz jende hau elkartzeko, sa-

rea sortzeko, trauma eta espe-

rientzia gogorren zauriak 

sendatzeko.  

 

Akademiatik haratago doa-

zen eremuetan, alegia. 

Argazkiak: Urtzi URRUTIKOETXEA

«Denbora behar izan nuen zeinen 
kolonialak ginen ohartzeko»

JUSTYNA OLKO

Mexikon nahuatl hizkuntza eta haren 

hiztunen esperientziak ikertzen aritu da 

buru-belarri antropologo eta 

soziolinguista poloniarra. Lehen egitekoa 

mendebaldeko akademiaren betaurrekoak 

eranztea dela konturatu da.  

Urtzi URRUTIKOETXEA

ANTROPOLOGOA ETA 
SOZIOLINGUISTA



atzerria

Ikerketa esanguratsuagoa izan 

dadin gizartearentzat, hainbat 

galdera bota genituen, justizia 

sozialaz, aniztasunaren etor-

kizunaz, hizkuntza-komunita-

te txikien geroaz. Bai, gure 

ikerketa konprometitua eta 

subjektiboa da, baina ikerketa 

guztiak dira halakoak; gu zin-

tzoak eta gardenak gara, gu-

txienez. Ez ditugu egia uni-

bertsalak. Norbaitentzat egia 

da, eta iraganaren berrerai-

kuntza subjektiboa da, baina 

metodo zorrotzak erabiliz. 

 

Bidean ikasiz eta egokituz 

ikerkuntza. 

Denbora behar izan nuen zei-

nen kolonialak ginen ohartze-

ko, gure ezagutzatik komuni-

tateei esaten zer den onena… 

Orain gure burua eta akade-

mia bera deskolonizatzeko 

prozesuan gaude.  

Hartu ‘ahalduntze’ kontzep-

tua bera: ezin zara kanpotik 

etorri eta esan «ahaldunduko 

zaitut», ez dut inork ni ahal-

duntzerik nahi, neure burua 

ahaldundu nahi dut. Horrek 

denentzat balio du, ikertzaile 

zein komunitateko kide. Lan-

ga hori gainditzeak pertsona 

bezala ere lagundu dit, akti-

bista gisa desberdin izateko. 

Ulertzeko zergatik ari naizen 

hemen hau egiten, ez baine-

kien; nire ikerketa baliagarria 

ote zen galdetzen nion nire 

buruari.  

 

Bistan d a leku an leku ko 

errezetak behar direla, baina 

akademikoki ez dago arau 

orokor bat zehazterik? 

Arazo ugari daude hor, ba-

tzuetan galdurik gabiltzalako. 

Gu nor gara epaitzeko, esate-

rako, zein den hizkuntza ba-

ten bizitasuna? Mendebalde-

ko tresnekin neurtzen dugu, 

eta batzuetan emaitza okerrak 

ditugu, ez dakigulako nola 

neurtu. Wilamowieraren ka-

suan, 90eko hamarkadako 

ikerketek eszenatoki bat ira-

gartzen zioten ondorengo ha-

markadetarako, baina ez, pro-

zesua geldiarazi  dute eta 

biziberritzeari ekin diote. Ez 

dugu tresnarik esateko «talde 

hau asimilatu egin dute». 

‘Hizkuntza’, ‘indarguneak’ eta 

‘babes soziala’ bezalako para-

metro objektiboak mendebal-

deko markoaren zati dira. De-

na da posible, baina bertako 

herritarrek erabaki behar du-

te. Erabaki dezakete hizkun-

tzari ez eustea ere, noski.   

 

Baina benetan da hautu li-

brea nork bere hizkuntza ez 

transmititzea? Gertatzen da, 

noski, baina motibo bat dau-

ka horrek. Iraganeko trau-

ma, esaterako.  

Ez, noski. Ez naiz esaten ari 

erabaki librea denik. Muturre-

ko sufrimenduak dakarren 

zerbait da. Baina, gaur egun, 

komunitateak erabaki dezake 

zer gorde nahi duen, eta zein 

helbururekin. Batzuek agian 

erritu, zeremonia edo eremu 

artistikorako baino ez dute 

nahi, eta ez genuke hori epai-

tu beharko.  Eurek erabaki 

behar dute zer nahi duten; 

noski, esperientzia mingarri 

bat dagoela eta nortasun auzi 

konplexuak izan ohi direla 

kontuan izanda. 

 

Komunitatearen baitan ere 

gatazka hori egon daiteke: 

batzuek esatea «utz dezagun 

hizkuntza errituetarako», 

eta besteek ezetz, berriz ere 

k o m u n i t a t e - h i z k u n t z a 

bihurtzearen aldeko apus-

tua egitea. 

Hori da. Hainbat faktore dau-

de, helburu politikoak ere bai. 

Eta kanpotik zatozenean, ho-

rren berri izan behar duzu. 

Zaila da, esaterako, komunita-

tea ordezkatzen duen ahots 

bakarra topatzea, komunita-

tearen baitan ere egon litezke 

baztertutako taldeak. Erreali-

tate konplexuak dira eta senti-

beratasun handia behar da. Ez 

da erraza. Gatazka eta lehia 

handia egon ohi da; hizkuntza 

arrisku larrian dagoenean, ba-

tez ere. Askotan, puristek esa-

ten dute haiek direla hizkun-

tzaren jabe,  eredu zuzena 

duten bakarrak. Hori ere kolo-

niala da, dominazio-balore ba-

tzuk transmititzen ditu. Hiz-

kuntza estandarizatzea, forma 

idatzi bat ematea, eremu ho

rretara iristea eta abar, asko-

tan, nazio-estatuen ideologia-

tik datoz.  

Hizkuntza guztiek ez dute 

gauza bera behar bizitasunari 

eusteko, hizkuntzek hainbat 

funtzio baitituzte. Kontua ez 

da beti komunikazioa. Beste 

taldeekin jardun ekonomikoe-

tarako aliantzak egitea ere ba-

da. Senegalen, kasu, jendeak 

elkarren gainean diren hiz-

kuntzak mintzatzen ditu eta 

hizkuntzen arteko mugak ari-

nak dira. Ezin duzu mendebal-

deko akademia ezarri hori 

ulertzeko, bertako jakituria 

behar duzu. Hizkuntzen bizi-

tasuna neurtzeko Fishmanen 

eskala, agian, baliagarria da 

Europan eta AEBetan, baina ez 

du balio Afrika, Australia eta 

Mexikoko hizkuntzentzat, hiz-

kuntza batzuk sekula ez dire-

lako erabili eremu horietan, 

eta, hala ere, bizi-bizirik dau-

de, beharrezkoak dira. Beraz 

deskolonizatu egin behar du-

gu bizitasunari, galtze-arris-

kuari eta biziberritzeari bu-

ruzko geure ikerketa-moldea 

ere. Neroni ere guztiz ezjakina 

nintzen hasi nintzenean, pen-

tsatzen errezeta unibertsal 

bat egon zitekeela. 

 

Ados, baina adineko jendeek 

hizkuntza indigena dakite-

nean eta haurrek estatuaren 

hizkuntza kolonialaz egiten 

dutenean… 

Bai, eta aitona-amonekin ia 

komunikatu ezin diren bilo-

ben kasua oso traumatikoa 

da.  



2023 | otsaila | 11  

GAUR8 • 8 / 9

Batzuei hizkuntzak ematen 

die nortasunaren zati han-

diena; beste batzuek aldarri-

katzen dute ez dutela horren 

beharrik, hizkuntza kolonia-

lean aldarrikatu ere. 

Eta badira egoerak non hiztun 

berriek, gazteek, hizkuntza al-

darrikatzen duten eta belau-

naldi zaharrak ezetz esaten 

duen, hizkuntza oker egiten 

dutelako, arbasoek ez zutelako 

horrela hitz egiten, hori ez de-

lako hizkuntza. Aurreiritzi 

ugari daude eta indarkeria le-

ku askotatik etor liteke. Gakoa 

belaunaldien arteko elkarla-

nean sakontzea dela uste dut.  

 

Hizkuntza b erre skuratu 

nahi duen belaunaldi gaztea 

eta hizkuntzari eutsi dion 

baina transmititu ez duen 

belaunaldi zaharra. 

Komunitatearen elkarlana 

behar da. Wilamowieran lan 

handia egin dute gazte-belau-

naldian eta hiztun zaharren 

belaunaldian; funtsean, erdi-

ko belaunaldia isilik dago. Eta 

funtzionatu du. Bideetako bat 

da, baina komunitate bakoi-

tzak berea behar du. Hala ere, 

belaunaldien arteko elkarlana 

beti aintzat hartu behar dela 

uste dut, perspektibak adiski-

detzeko. 

 

Bazterketa, lotsa, errepre-

sioaren memoria. Modu ez-

berdinetan, baina hizkuntza 

txikietako hiztun gehienen 

esperientzia da.  

Nazio-estatu modernoen so-

rrerarekin, Mexikon kasu, or-

dura arte ez bezalako asimila-

zioa eta bazterketa sufritu du 

jendeak. Espainiako koroak in-

teres handiagoa zeukan admi-

nistrazio kolonial eraginko-

rrean, eta horretarako bertako 

hizkuntzak aintzat  har tu 

behar zituztela ulertu zuten. 

1821ean, Mexiko independen-

tea sortu zenean, indigenak 

modernizaziorako oztopo gisa 

ikusten hasi ziren. Funtsean, 

‘indigena’ kategoria kendu zu-

ten. Herritarrak ziren, baina 

hori kaka zaharra zen, babes-

gabe eta baztertuta zeuden, 

eta berdintasun soziala iruzur 

handia zen. Oraindik ondare 

horrekin gaude.  

Europak eredu izan beharko 

luke gaia lantzeko, eta ez da. 

Nazio-estatuek nahi dutena 

egin dezakete. Polonian esta-

tuak hamarkada luzez ukatu 

du hizkuntza baten existen-

tzia, edo txarto mintzatutako 

polonieratzat jotzen dute wi-

lamowiera, edo are, poloniera-

rentzako mehatxutzat. Eta ho-

ri onartu egiten da Europar 

Batasunean. Errefuxiatuen 

hizkuntzak ere ez dira aitor-

tzen. Milaka ukrainar ume po-

loniar sisteman ezarri dira, 

ukrainar  irakasleak egon 

arren, zertarako? Asimilatze-

ko, Poloniaren politika kolo-

nial historikoa da, mendeetan 

izan duena. Nola egiten diezu 

hori dagoeneko traumatizatu-

ta dauden haurrei? 

 

Zer deritzozu hizkuntza eko-

logiarekin lotzeari? 

Une honetan, ezinbesteko de-

ritzot. Lehen hizkuntza apar-

tean hartzen genuen, tarteka 

kultura eta hizkuntza hartuz. 

Diziplinak bereizte hori ere 

bada gure ondare akademi-

koa. Indigenek sarritan esaten 

dizute ezin duzula testuingu-

rutik eta ingurumenetik be-

reizi,  horrela zati txiki bat 

baino ez duzula hartzen. Dena 

doa elkarrekin. Dena suntsi-

tzen bada, hura babesteko, 

bertakoen ezagutza behar du-

zu, bertako estrategiak. Jakitu-

ria hori ere bertako hizkuntze-

tan islatzen da, mendeetan 

bildu dute, ezin duzu mende-

baldeko estrategiekin etorri. 

Jasangarritasunari dagokio-

nez ere argi dago hizkuntza 

indigena horiek mintzatzen 

zirela, besteak beste bazutela-

ko balio ekonomiko bat berta-

ko biztanleentzat. Ekonomia 

global modernoaren prezioa 

izan da. Europar Batasunak, 

esaterako, balioa ematen dio 

eta goraipatzen du hizkuntza-

aniztasuna, baina hizkuntza 

estandarren kasuan. Nazioar-

teko hizkuntza horiek eragina 

dute balio ekonomikoan, lan 

hobea, aukerak eta abar lor-

tzen laguntzen dizute. 

 

Hizkuntza txikien balio eko-

nomikoa ere aipatu izan du-

zu, bultzada txiki baten era-

gin handia.  

Ekonomia lokala ekologia lo-

kalean oinarritzen dela ahaz-

ten badugu, hizkuntzaren ba-

l i o  e ko n o m i ko a  a h a z te n 

dugu, zaila da jasangarritasu-

na. Ez naiz esaten ari hizkun-

tza handien balio ekonomi-

koa kopiatu behar dutenik, ez 

da hori. Baina hizkuntzek ba-

lio sinbolikoa besterik ez ba-

dute, aurkezpen txikia eta ge-

ro gainerakoa ingelesez edo 

espainieraz, agurretara mu-

gatzen da hizkuntzaren ba-

lioa. 

 

Elebitasuneti k haratago 

pentsatzea ere ez da erraza. 

Komunitateentzako erronka 

erraldoia da haien balio eko-

nomikoa birdefinitzea, nola 

izan baliagarri bertako gizar-

te, lan edo ekonomia harre-

manetan. Europako testuin-

guruan ezinbestekoa da 

hizkuntzarekin zerikusia du-

ten lanpostuak sortzea, hain-

bat jardueratarako, hala nola 

turismo kultural eta linguisti-

korako. Horrek prestigioa igo-

tzea dakar, konfiantza handia-

goa ematen dio jendeari, eta 

bultzatzen ditu hizkuntza ez 

dakitenak ikastera, arrazoi so-

zial eta ekonomikoengatik. 

Orain bertan burura datorki-

dan agertoki onena da, baina 

kultura bakoitza konplexua 

da,  eta  hiztunek definitu 

behar dute beren hizkuntzen 

balio ekonomikoa. 

Horrek ingurumenarekin 

eta lekuan lekuko baliabideak 

erabiltzearekin ere lotura du, 

baita ezagutzarekin ere. Hori 

erronka handia da. Badakit 

komunitate batzuek, udalerri 

batzuek, arrakasta izan dutela, 

Galesen kasu. Badaude adibi-

deak ekonomia lokalean nola 

aplikatu ikusteko. Eta negozio 

lokal horiek, sarritan, bertako 

ingurumenarekin lotuta dau-

de. Ez da izango iraganerako 

itzulera, hizkuntza aldatzen 

ari da, ingurumena aldatzen 

ari da, ahalik eta ondoen ego-

kitu behar dugu, ez dugu gel-

diaraziko, baina era jasanga-

rrian egin dezagun, luzaroegi 

ukatu izan den jakituria hori 

erabiliz.

«Gu nor gara 

epaitzeko, 

esaterako, zein den 

hizkuntza baten 

bizitasuna? 

Mendebaldeko 

tresnekin neurtzen 

dugu, eta batzuetan 

emaitza okerrak 

ditugu, ez 

dakigulako nola 

neurtu»


