herria

«Gizonek pisu nabarmena dute berdintasuna
benetako berdintasun izateko bidean»

umaiako Udalak
gizontasunaren
inguruko tailerra
antolatu du, Hi-
ruki Larroxa ko-
lektiboaren la-
guntzaz. «Gizontasun eredu
hegemonikoaren inguruan
hausnartzeko eta eredu aska-
tzaileagoak esploratzeko» as-
moz, bost saio teoriko-
praktiko izango dira, urritik
abendura bitartean. Xehetasu-
nak ezagutzeko, Maite Egana
Zumaiako Berdintasun zine-
gotziarengana eta Ibai Fresne-
do Hiruki Larroxako kidearen-
gana gerturatu da GAURS.

Gizontasunaren inguruko
hausnarketa tailerra antolatu
duzue. Zergatik?

[Maite Egafia]: Zumaiako Uda-
lari dagokionez, iaztik martxan
dagoen Berdintasun Planean
kokatu genuen. Plan honek
hainbat ardatz ditu, eta tartean
ikusten da, emakume eta nera-
beez gain, gizonek ere pisu na-
barmena dutela berdintasuna
benetako berdintasun izateko
bidean. Gainera, ikusten ge-
nuen azken denbora honetan
halako mezu batzuk ere ari di-
rela jasotzen.

Azken batean, helburua da
gizonezkoek kontzientzia hori
hartzea. Non dauden, nondik
datozen, zer daukaten gaur
egun... eta hortik ze aukera du-
ten inguruan eragin eta gauzak
hobetzeko. Eta aldamenekoei
laguntzeko ere bai, neska zein
mutil zein berdin zait, beste bi-
zi-baldintza batzuekin egoteko,
beste ongizate batekin.

[Ibai Fresnedo]: Bai, horri lotu-
ta, nik uste badela erronka bat
halako lanketa bat Udal mai-
lan egitea. Izan ere, Emakun-
dek badauka Gizonduz, aspal-

MAITE EGANA
LARRANAGA
ETA

IBAI FRESNEDO
MORENO

BERDINTASUN ZINEGOTZIA
ETA HIRUKI LARROXAKO
KIDEA

Gizontasunaren inguruan hausnartzeko
asmoz, Zumaiako Udalak tailerra antolatu
du, Hiruki Larroxa kolektiboaren laguntzaz.
Elur-bolaren dinamikaren bidez,
norberarengan, inguruko gizonengan eta,

oro har, herrian eragin nahi dute,

Mikel URDANGARIN IRASTORZA

di sortua, baina euskal gizar-
tean dauden gizonek tokian
tokiko errealitatean oinarri-
tzea behar dute, akaso, gertu-
tik, eguneroko komunitate ho-
ri kontuan hartuz eragitea.
Orduan, halako urratsak egi-
tea, txiri-txiri, inportantea da.

«Gizontasun eredu hegemo-
nikoaz» hausnartuko duzue-
la diozue. Nola ulertzen du-
zue hori?

[M.E.]: Nik hegemonikoa gizo-
nezkoaren genero rol eta este-
reotipo tipiko horiekin lotuta
ikusten dut. Gero, kontziente
gara gizonezko guztiak ez dau-
dela hor, hor bakoitzak ikusiko
du norbera non dagoen. Ikas-
taro honen helburua, hain zu-
zen, hori aztertzea da.

[L.F]: Hegemonia aipatzen du-
gula, gaur egungo hegemonia
ez da 70eko hamarkadan Esta-
tu mailan zeuden erreferente
edo iruditeria kultural horiek
garatzen zuten hori. Hegemo-
nia ez da Julio Iglesias edo El
Fary, edo gurera ekarrita, eus-
kal kulturan zeuden gizon tra-
dizionalak. Ez da eredu femi-
nista ere. Hegemonia hori
gaur egun, bitxia bada ere,
nahiko hibridoa da. Hor dago
tartean, linbo moduko batean.

Horri lotuta, egunerokoan
ikusten dugu azken urteotan
aldaketa moduko bat egon de-
la maskulinitatean. Baina
maskulinitatea aipatzen duda-
nean ez dut esan nahi gizonta-
suna. Guk ezberdindu egiten
dugu. Badelako garaia ulertze-
ko emakume eta gizonen arte-
ko ezberdintasun horiek arra-
zoi estrukturalak dauzkatela,
egitura sozialetan presente
daudela, eta hor ez dela ho-
rrenbeste bizarra daukat edo
ez, futbola gustuko dut edo ez,

altuagoa edo baxuagoa naiz...
ez da maskulinitate kontua
bakarrik; gizon izate hutsaga-
tik, eta horrek dakarren guz-
tiagatik, guk egitura sozial ho-
rietan daukagun posizioa da.
Eta posizio hori zalantzan ja-
rri, aztertu, hausnartu eta
irauli behar dugu, ahal dugun
neurrian.

[M.E.]: Bai, nik uste dut horre-
lako ikastaroak beharrezkoak
direla, ze oraindik ere pribile-
gio hori ulertzea asko kosta-
tzen da. Berdintasunera ez ga-
rela leku berdinetik abiatzen
ez dago garbi. Eta oinarri hori
garbi ez dagoen heinean, oso
zaila da aurrera egitea. Or-
duan, garrantzitsua da gizonei
ikusaraztea beraiek gizon iza-
teagatik bakarrik zer duten eta
hortik hausnartzen hastea
beste hainbat esparrutan.

Aldaketa horiei lotuta, bada-
go arrisku bat esateko “begi-
ratu nolakoak ziren haiek”,
ezta? Gizontasun eredu hege-
monikoa tradizionala izango
bailitzan eta belaunaldi gaz-
teagoak horiekiko bereizita
egongo bailiran.

[L.LE.]: Hori bada arriskuetako
bat. Guk ez dugu erabiltzen
terminoa, baina maskulinitate
berriak asko aipatzen dira, eta
horren bidez ematen du ari
garela, nolabait, bestea seina-
latzen, eta bestearengandik
urruntzen. Esaten, “bueno, ni
hobea naiz. Ni jada gizon gaz-
tea naiz, parekidea, ez naiz ni-
re aitona edo aitaren eredu
horretakoa”. Horrek autokon-
plazentzia moduko batera era-
maten gaitu eta pentsamendu
kritikoa lausotu egiten du.

[M.E.]: Egia da azken urteetan
emakumezkoek ibilbide bat



2024 |urria| 5
GAUR8 - 12/13

egin dugula eta beste toki ba-
tean gaudela, nahiz eta orain-
dik oso urrun egon. Baina jada
horrek berak gizonen ikuspe-
gia ere beste toki batean mar-
katzen du, eta ematen du egi-
na dagoela: “Zerekin zatoz, zu
eta ni berdin gaude, aukera
berdinak ditugu, lanpostu ber-
dinak ditugu”. Erabat distor-
tsionatuta dago berdintasun
hori. Oraindik erreparatu eta
erantzunik gabe gelditu diren
hainbat adar tapatuta daude.

Gizontasun eredu hegemoni-
koak baldin badaude, badau-
de eredu ez hegemonikoak
ere?

[LE]: Hori konplexua da. Inor
ez dago ez alde batean, ez bes-
tean. Ze maskulinitateak balio

«Ez da
maskulinitate
kontua bakarrik;
gizon izate
hutsagatik, eta
horrek dakarren
guztiagatik, guk
egitura sozial
horietan daukagun
posizioa da. Eta
posizio hori
zalantzan jarri,
aztertu, hausnartu
eta irauli behar
dugu»

digu gizonoi batez ere ordena
sozial hori eta gure posizioa
mantenarazteko. Orduan, ho-
rrek dakar sekulako indarke-
ria, ez bakarrik egitura sozial
horretan gure pean kokatzen
diren horiekiko, baizik eta gu-
re buruarekiko ere bai. Eta
etengabe kanpora begira nola-
baiteko antzezpen moduko
bat aurrera eraman beharra.
Hori, batetik, oso nekagarria
da, eta bestetik, espazioaren
eta testuinguruaren arabera
asko aldatzen da.

Adibidez, institutu garaian,
taldearen parte sentitu eta bo-
tere bat lortzeko, segur aski
mutil gazte batek maskulinita-
te hegemonikoko elementu pi-
la bat erabili behar ditu. Baina
gero etxera joango da, eta bere

aitarekin izango duen harre-
manean aldatu egingo da. Bere
aita ere aldatu egingo da, se-
mearekin duen erlazioa ez bai-
ta lankideekin duenaren berdi-
na izango. Orduan, oso
erlatiboa da, eta zaila da sailka-
pen moduko bat egitea. “Conti-
nuum” horretan, egunerokoan
modu batzuetatik besteetara
gabiltza dantzan.

Eta, noski, intersekzionalita-
tea aipatzen dugula, ezin dugu
soilik plano batean egin ira-
kurketa hau. Hamaika plano
daude; gizon zuria edo beltza,
etorkina edo ez, euskalduna
edo ez, lodia edo ez, homose-
xuala edo heterosexuala izan,
maskulinitate hori oso modu
plastikoan aldatzen da eta ho-
rren arabera gizonen arteko

Argazkiak: Idoia ZABALETA | FOKU

sare ezberdinak artikulatzen
dira.

Erantzun gabeko adarrei hel-
duz, azken asteotan ikusten
ari garenez, indarkeria ma-
txista da horietako bat.

[M.E.]: Hor gizonak berak era-
bateko garrantzia du, hortik
dator indarkeria matxista guz-
tia. Hausnarketa minimo bat
bakoitzak pertsonalki egin
beharko luke. Horren aurrean,
ezin du inork esan “ni hor ez
nago”, ze adibidez Frantziako
kasua [Dominique Pelicotena]
horretan oso garbia da: zuk
egin ez arren, ez baduzu ezer
egin, asko egin duzu.

[LE]: Interesgarria da gakoa, ze
argi dago indarkeria parame-



herria

tro muturreko horietan eragi-
ten duten horiek gutxi direla,
kakotxen artean, eta gehienak
konplizeak izan daitezkeenak
direla. Orduan, hor jarri behar
ditugu gure esfortzuak, eta ba-
tez ere pedagogia egin, beraiek
agente eraldatzaile eta inter-
pelatzaileak izateko. Frantzia-
ko kasu horretan, hain zuzen,
hori salatu da: “Isilik geratu
diren horiekin, zer?”. Horiek
zuten aurre egiteko edo,
behintzat, kasua argitara ate-
ratzeko giltza.

Indarkeria matxistari lotuta,
muturreko egoeretara jotzen
dugu, eta segur aski komuni-
kabideetan horiek agertzen di-
ra gehien. Baina zer gertatzen
da aurrekoan Alex Sarduik ko-
munikabideetan bota zuena-
rekin? Egunerokoan dauden
indarkeriak, ez dut esango txi-
ki, ertain edo handi, horiek
identifikatzea inportantea da,
ze horrek lagunduko du mutu-
rreko egoera horietan ez buka-

tzen. Eta, egia esan, gizonak
hor daude itsu.

Zaintzari ere helduko diozue.
[M.E.]: Nik zaintzarena orain-
dik oso berde ikusten dut.
Mahai gainean jarri da eta ho-
ri bera bada aurrerapausoa.
Baina hainbeste erpin dauz-
ka... Hortxe gabiltza, Zumaian
ere hor gabiltza. Badaukagu
prebentzio maila deitzen dio-
guna eta bertan eragile ezber-
dinak elkartzen gara (osasun-
gintzakoak, gizarte
zerbitzuetakoak, ikastetxeeta-
koak, Emakumeon®* Etxekoak,
emakume migranteekin dabil-
tzanak, hirigintza teknikari ez-
berdinak, gazteriakoak). Horrek
ere arriskua dauka esateko
“bueno, pauso batzuk eman di-
tugu, hemen gaude, lortu du-
gu”. Baina berdintasunean be-
zala, gero ezkutuan daude
beste mila gai, eta horiek ez ba-
dira konpontzen, zaintzaren
gaia ere ez da konponduko. Eta

MAITE EGANA
LARRANAGA

«Norberak dauka
motxila eta denok
edukiko dugu pisu
jakin bat. Eta pisu
hori denontzat ondo
banatuta baldin
badago, azkenean
denok gure
ardurekin ibiliko
gara, baina lasai,
eramangarria
izango delako, ez
duelako suposatuko
horrek ezin-ibili bat
edo itomen bat. Nik
horrekin lotzen dut
askatasuna»

ongi etorriak eskubide, baimen
hauek, baina ea ondo erabil-
tzen diren. Hemen ere erabile-
ran dago gakoa, ez hainbeste
zenbat aste eta egun diren.

Horren aurrean, gizontasun
eredu askatzaileak jorratuko
dituzue. Nola ulertzen duzue
hori?

[L.E]: Guk azpimarratzen dugu
garrantzitsua dela lehenik eta
behin aitortza bat egitea eta
horren ardura hartzea. Aska-
tzailea izateko ze bide sortu
behar den? Garrantzitsua izan-
go da plano indibidualean ari-
tzea eta hausnarketa potente
bat abiatzea, baldin eta gero
plano kolektibora salto egiten
bada. Eta plano kolektiboa ez
da bakarrik gizon talde bat sor-
tzea, ze azken finean hori arlo
intimoan edo kultur etxearen
barruan geratzen da. Eragin
egin behar dugu, eta jakin ba-
dakigu eragite horretan eragite
politiko, sozial eta ekonomikoa

egongo dela; zaintza greban
ikusi zen bezala, emakumeek
greba egin zuten eta beraien
lankide batzuek beraien solda-
taren parte bat eman zieten.
Pribilegioekin lotuta, esfortzu
batzuk egin behar ditugu, pri-
bilegio horietan diren hainbat
elementu soltatzeko eta aska-
tzeko. Eta hortik dator askatzai-
le izatea: benetan aske izateko
gauzak askatu behar ditugu.
Eta ardura hori hartzeak ekarri-
ko du hurrengo urrats bat, eta
hurrengoa, eta hala joango ga-
ra bidea egiten. Betiere jakinda
zein den gure posizioa honetan
eta emakumea izango dela sub-
jektu zentrala.

[M.E.]: Niri motxilaren eta pi-
suaren metafora asko gusta-
tzen zait, askatasuna eta ongi-
zatea hortik neurtzen ditut.
Norberak dauka motxila eta
denok edukiko dugu pisu jakin
bat. Baina zerk betetzen du mo-
txila? Zaintzan, esaterako, oso
nabarmena da pisua nork eta
zerk daukan. Eta beste alorre-
tan berdin. Eta pisu hori de-
nontzat ondo banatuta baldin
badago, zentzuz eta kiloz, ba
azkenean denok gure ardure-
kin ibiliko gara, baina lasai, era-
mangarria izango delako nor-
beraren motxila, eta ez duelako
suposatuko horrek ezin-ibili
bat edo itomen bat. Nik horre-
kin lotzen dut askatasuna.

Bide horretan, tailerra anto-
latu duzue Zumaian. Baina ez
da lehena, 2020an ere egin
zenuten eta. Ze balorazio egi-
ten duzue? Nola emango dio-
zue segida?

[I.F.]: Balorazioa ona izan zen.
Horrelako espazioak sortzen di-
renean boluntarioak izaten dira
eta etortzen diren gizonak be-
ren kabuz etortzen dira. Or-
duan, ez dakit lanketa bat, baina
izaten dute kontzientziazio



2024 |urria | 5
GAURS8 - 14/15

maila bat. Gustura etortzen di-
ra, eta horrek eramaten gaitu
beti balorazio onak egitera.
Nahiz eta bidean elementu
deserosoak atera, ze aterako di-
ra eta beharrezkoa da.

[M.E.]: Guk Udal bezala oso po-
sitiboki baloratuko genuke
lehen parte hartu dutenek ja-
rraitzea. Baina erronka da
hainbesteko lanketa egin ez
dutenak erakartzea, eta horie-
kin ere nolabait lanketa has-
tea. Hau pauso bat da ikusteko
honek zer ematen duen, eta
gehiago ere etorriko dira, eta
eman beharko ditugu profil
desberdinetara iristeko. Igual
talde iraunkor bat ez da hain
erraza gaur egun mantentzea,
orduan beste bide batzuk as-
matu beharko ditugu.

[L.E]: Bai, eta horri lotuta azpi-
marratu nahiko nuke guk Uda-
lari ez diogula proposamen
itxi bat aurkeztu. Guk beti gai
pila bat jartzen ditugu, eta ge-
ro saiotik saiora egokitzen du-
gu beraien beharretan eta in-
teresetan oinarrituta.

Bestalde, den-dena ez da teo-
riatik edo maila kognitibo ho-
rretatik aztertu behar, ze gizon
asko asmo horrekin etortzen
dira: “Ea zenbat liburu eta au-
tore feminista irakurri behar
ditudan hemendik eta sei hila-
betera”. Horrek ez digu funtzio-
natu azken urteetan. Horrekin
ez dut esan nahi maila kogniti-
boa lantzea garrantzitsua ez
denik. Bide batez, ez dugu mai-
la emozionalean bakarrik eror-
tzerik ere nahi, hori ere izan
daiteke-eta arrisku bat. Hortaz,
bide esperimental bat, gorpu-
tzetik, burutik, indibiduala, ko-
lektiboa... da aterako dena.

Askotan kosta egiten da he-
rritar batzuk mota honetako
tailerretara gerturatzea. Gi-

zontasun tailerrei dagokie-
nez, nola egin dakioke horri
aurre?

[M.E.]: Hor esaten da ez dela
eskatu behar beraiek etortze-
ko, baizik eta guk joan behar
dugula. Baina, parte hartze
prozesuetan bezala, zein etor-
tzen dira? Ba, betikoak. Hori
erronka handi bat da zentzu
askotan.

[LE.]: Horregatik da, hain justu,
inportantea Berdintasun Plana
edukitzea. Ze orain arte horre-
lako gauzak modu puntual ba-
tean sortzen ziren: “Bueno, gi-
zonentzako ikastarotxo bat
egingo dugu”. Hemendik au-
rrera, egin dezakegu ikastaro-
txo bat, baldin eta jarraipen
minimo bat ematen baldin ba-
zaio. Eta ikusi behar da nola

IBAI FRESNEDO
MODERNO

«Tailerretara
gerturatu ohi ez
direnengana joatea
ere garrantzitsua
da. Emakumeekin
gertatu den bezala:
zenbat emakumek
lantzen dute
zeharka feminismoa
joskintza ikastaro
batean? Ba
gizonekin berdin.
Horregatik hasi
gara kirolera eta
futbol taldeetara
gerturatzen»

eragin daitekeen herriaren kul-
turan bertan. Kontua ez da
ikastaro honetatik Zumaiako
gizon guztiak pasatzea, baizik
eta pasa diren horiek nola
egingo duten elur-bolaren di-
namika, horren bitartez maila
mikroan, mesoan (inguruko gi-
zonengan) edo makroan (herri
osoan) aldaketak gauzatzeko,
txikiak badira ere. Eta segur as-
ki, hamar urte barru berriz ere
hau antolatu eta hamar beha-
rrean 25 etorriko dira.

[M.E.]: Justu hori da igual bila-
tu behar dena. Egia da horrela-
ko deialdi batetik bat-batean ez
direla 50, 100 edo 200 pertso-
na etorriko (gainera, ez da era-
kargarria). Eragin eta bola hori
pixkanaka handitzea da gakoa:
lanketa hau egin, eta nik gero

hemendik ateratzen dudanare-
kin eta egiten dudanarekin ku-
tsatuko ditut besteak.

[L.E]: Zuk aipatu duzun bezala,
beraiengana joatea ere garran-
tzitsua da, eta guk jada hori
frogatu dugu. Emakumeekin
historian zehar edo azken ha-
markadatan gertatu den beza-
la: zenbat emakumek lantzen
dute zeharka feminismoa jos-
kintza ikastaro batean? Hori
berdin-berdin zilegi da, eta mar-
txoaren 8an horiek ere agertu-
ko dira. Ba gizonekin berdin.
Horregatik hasi gara kirolera eta
futbol taldeetara gerturatzen,
eta segur aski ez erabiltzen ber-
dintasun edo feminismo hitzak.
Beste bide batzuk eta beste mo-
du batzuk aztertu behar ditugu
haiengana gerturatzeko.




