herritarrak

rrigorriaga da as-
teburu honetan
pailazoen herria,
21. urtez jarraian.
Hitzordu horre-
tara jarri da begi-
ra GAURS, barre egiten lagun-
tzen diguten horien lanbidera
hurbiltzeko asmoarekin. Clown-
en mundurako bidaia honetan
emakume pailazo bat izan dugu
gidari. Virginia Imaz du izena,
eta “Trostan” ikuskizunarekin
zaldi biren istorioak eramango
ditu Arrigorriagako kaleetara.
Kontatu du sudurra janztea ez
zela batere erraza izan, Bata-
klownen aparteko eskola bat
aurkitu zuela, norberaren bu-
ruaz barre egiten ikasteko pro-
posatu ziona, eta pailazo izateak
erabateko askatasuna eman dio-
la. «Nire haurtzarotik aldez au-
rretik erbesteratua izan ostean
etxeko betebehar amaiezinen-
gatik, jolasa nire lanbide egin
nuen, eta plazera eta barrea nire
kredo», idatzi zuen behin.

Arrigorriaga bezalako udalerri
txiki batean 21 urte betetzen di-
tuen nazioarteko «clown» eta
pailazo jaialdia ospatzen ari
da. Ez da oso ohikoa, ezta?

Ez da, ez. Guztiz kontrakoa,
nahiko ezohikoa da, eta askoz
gehiago garaiotan. Jaialdi hau
21. ediziora heldu bada, zalan-
tzarik gabe, Arrigorriagako Uda-
laren Kultura Departamentuari
esker izan da, baita jaialdiaren
alde apustu egiten duen boron-
date politikoari esker ere.

Zer suposatzen dute horrelako
hitzorduek?

Gurea bezalako clown konpainia
batentzat publiko bezala ez gal-
tzen saiatzen garen urteroko hi-
tzordua da. Beste konpainiekin
bat egiteko aukera da, forma-
zioa lantzeko, inspiratzeko, eta,
edizio honetan gertatuko den
moduan, gure azken produk-
zioa, “Trostan” ikuskizuna, pu-
bliko zorrotz baten aurrean aur-
kezteko aukera. Izan ere, 21 urte
betetzeak irizpide ona duen eta
clown jolasak maite dituen pu-
bliko eskuzabal bat izatea dakar.

Esan bezala, «Trostan» ikuski-
zuna estreinatuko duzue Arri-

VIRGINIA

IMAZ

PAILAZOA

Virginia Imaz (Donostia, 1862) pailazo
profesionala da 1988tik. Oihulari Klown
antzerki taldeko fundatzailea da, ipuin
kontalaria, idazlea, aktorea.. eta barrearen
balio terapeutikoaren eredu.

Nerea GOTI

«Sudur gorria
jartzea dagoen
sendagarriena da,
atrodisiakoa;
bizitzarekin
konektatzen nau»

gorriagan. Zer aurrera zeneza-
ke buruz publikoaren hortzak
zorrozteko?

Familia publikoarentzako es-
pektakulua da, testurik gabe, ka-
lean zein aretoan egin daitekee-
na. Clown kodeko proposamena
da, hori bai, sudur gorririk gabe.
Hala, parte hartzen duten bi pai-
lazoek euren buruak hiltegian
dauden bi zaldiren azalean jar-
tzen dituzte. Euren istorioa go-
goratzen dute, nola “etxekotu”
zituzten. Bat lehiarako “militar-
ki” hezitako zaldia da, gaztea eta
zikiratua, zauri bat jasan duena;
eta, bestea, zaldi zaharra, bizitza
osoa baserri batean lanean pasa
duena, gogor lan egin beharra
izan duen arren maitasunez tra-
tatu dutena. Hezkuntzari eta gu-
re arteko harremanak eraikitze-
ko moduari buruzko metafora
bat da azkenean, hausnarketara-
ko gonbita egiten duen jolas.

Oihulari Klownen sormenetan
oso presente egoten da beti ge-
nero ikuspegia. Nondik dator
interes hori eta zer bilatu nahi
duzue mezu horrekin?

Oihulari Klown antzerki konpai-
niako zuzendaria naiz, Jose Car-
melo Munozekin batera. Ni izan
nintzen honekin hasi zena, eta,
hasiera batean, nire buruaz ba-
rre egiten hasi nintzen, nire
konplexuez eta kezkez arituz
emakumezko baten gorpu bate-
tik, munduan egoteko forma ba-
tetik. Berehala, “emakumeen
gauzak” egiten zituen pailazo
bezala etiketatu ninduten, berez
nahiko diskriminatzailea dena
eta kultur ghettora bideratzen
gaituena. Gauza da bizi ahal
izan dudala bereziki emakume
elkarteek, talde feministek eta
talde pedagogikoek preziatu du-
ten eta ni neu erabat bete nauen
lana eginez. Eta hori harrotasu-
na eta plazera da niretzat. Hala
ere, nire esperientziaren arabe-
ra, nire espektakuluak ikusten
datozen gizonek ere barre egi-
ten dute nirekin. Penatzen
nauena da konpainian hamabi
lagun gaudela, eta, “Trostan” be-
zalako espektakulu batean adi-
bidez, agertokian bi gizon azal-
tzen direnean nire lanaren
gainean dagoen etiketa hori ja-
saten dutela. Ikuskizun guztie-



2016 | maiatza | 7
GAUR8- 22 /23

tan genero aspektuak zaintzen
ditugu mundu inklusibo batean
eta berdintasun aukeretan si-
nesten dugulako. Gure espekta-
kulu batzuetan, gainera, neskak
baino ez gara azaltzen eta gure
buruez egiten dugu barre.

«Clown»-a eta pailazoa gauza
bera al dira?

Egun, herri mailan, “clown” eta
“pailazo” hitzek gauza bera izen-
datzen dute, baina teknikoki
clown-a zirkuko pailazo azkarra
da, “aurpegizuria” bezala ere
ezaguna dena. Herri hizkuntzan
duela 30 urte “pailazo” hitza
hain debaluatua zegoenez, an-
tzerki munduarekin edo kalea-
rekin baina ez zirkuarekin lotu-
tako pailazo mota bat bilatzen
zutenek, ez bakarrik haurrentza-
ko baizik eta publiko helduaren-
tzat, “pailazo” izena hartu beha-
rrean “clown” izena hartu zuten,
batez ere garai hartan Euskadi-
tik kanpo frantsesez eta ingele-
sez pailazo clown esaten zelako.
Bazirudien hizkuntza horietako
hitz batek lanbideari prestigio
handiagoa ematen ziola eta su-
posatzen dut horregatik egin ge-
nuela, baina nik gero eta gehia-
go aldarrikatzen dut “pailazo”
hitza gure gremioarentzat.

Pailazoa magoa da, errealitate-
tik atera eta dena posiblea den
mundu batera gidatzen gaitue-
na, ikusteko gai ez garena ikus-
tarazten diguna...

Bai, pailazo on bat olerkari bat
da errealitatean; beste mundu
batzuk eraikitzen ditu eta imaji-
narioan zehar gidatzen gaitu,
arriskurik gabeko imajinario ba-
tetik, non zaurgarri senti gaitez-
keen, dorpe, lelo, eta, aldi bere-
an, baita tirano, asmotsu...
Clown ofizioak xaman lanetik
ere badu. Barreak osatu egiten
gaitu, handiustea sendatzen du,
erlatibizatzen laguntzen du,
gauzak tokian ipintzen.

«Clown» baten samurtasunak
barretik negarrera eraman de-
zake ikuslea. Zer etortzen zaizu
burura une horietan?

Noski, baina clown jolasa ere ba-
da hori; barreak ezin du urrun
ibili, pailazook hunkitzen saia-
tzen gara eta horrek emozioak

mugiaraztea esan nahi du, emo-
zio guzti-guztiak.

Ahotsa, keinu bidezko komu-
nikazioa, begirada... zelan piz-
ten du publikoaren arreta pai-
lazo batek?

Clown kodea maskara antzerkia
deritzonaren parte da, gure kul-
turan commedia dell arte, bufoi
eta clown-ek osatzen dutena.
Maskara antzerkian garrantzi-
tsuena ez da hitzezkoa, baizik
eta keinu bidezkoa, ahozkoa,
egoerazkoa... Horregatik, gorpu
biziaz hitz egiten dugu, asko
esaten duen gorputz batez,
nahiz eta batzuetan hitz egin ez.
Maskara antzerkian begirada
oinarrizkoa da. Begiradarekin
ohiko antzerkiaren laugarren
horma apurtzen dugu. Clown-ok
badakigu publikoa hor dagoela,
ez dugu ez dagoela imajinatzen.
Aurrez aurre begiratzen dugu,
inozentziaz, gure begiradan sar-
tzen dugu. Esaten da clown ba-

«Umoreak, gizakien
beste produkzioek
bezala, ideologia
dauka; ez da
neutroa, kargatuta
dago eta jotzera
jaurtitzen du.
Nahiago dut
hunkitzeaz gain
pentsarazten duen
umorea»

ten heldutasuna publikoarekin
konpartitzen duen begiradaren
kantitate, kalitate eta berotasu-
nean nabaritzen dela.

Azken urteetan lanbidea oso
lotuta egon da gizarte proiek-
tuekin. Erakundeen bidez edo
norbanako modura pailazo as-
ko dabil munduan zehar nega-
rra dagoen tokian irribarreak
sorrarazten. Nola ikusten duzu
hori? Beti egon behar al du me-
zuak tartean?

Umoreak, gizakien beste pro-
dukzioek bezala, ideologia dau-
ka; ez da neutroa, kargatuta da-
go eta jotzera jaurtitzen du.
Horregatik, nahiago dut hunki-
tzeaz gain pentsarazten duen
umorea, mezua daukana, baina
kontu handiz ibili behar da pan-
fletario ez bilakatzeko, horrek
artea hiltzen duelako eta gaine-
ra erresistentzia asko eragiten
dituelako. Oso garrantzitsua da
jolasa argigarria izatea, ideien

aurretik joan dadila, ez alderan-
tziz. Bestalde, konpainian oso
interesatuta gaude ospitaletako
clown-ean eta sarritan sentsibi-
lizazio kanpainetan egin dugu
lan bai hemen bai atzerrian.
Gustuko dut gizarte laguntzan
parte hartzea, baina gero eta kri-
tikoagoa naiz horrekin. Kontua
ez da edozein gauza egitea, eta
batzuetan sartu gara oso asmo
onekin baina elefante baten mo-
dura txatartegi batean. Nolabai-
teko kultura kolonialismo bati
lotzen gaituzten ekimenekin be-
reziki adi egon behar dugu.

Aurrekoarekin lotuta, lanbide-
ak bertute terapeutikoa dauka?
Erabat. Lehen esan bezala, umo-
reak erlatibizatzen laguntzen
du, gure neurona-konexioetan
zirkuitulabur bat suposatzen
du. Desarmatzen gaitu. Umore
senak zorroztasun fisikoa, men-
tala eta emozionala kentzen diz-
kigu, jasanberago eta errukibe-

Marisol RAMIREZ | ARGAZKI PRESS



herritarrak

rago egiten gaitu orokorrean.
Irriak berez onura zenbatezinak
ditu, zientifikoki egiaztatuak,
bai gure osasun fisikoan, bai
mentalean, bai emozionalean
eta baita sozialean ere.

Sudur gorri bat jarri eta antzez-
tea ere terapeutikoa da?

Dagoen sendagarriena da nire-
tzat. Publikoaren barreak biziki
konektatzen nau bizitzarekin,
plazerarekin, unean uneko le-
kuarekin eta orainarekin. Biziki
afrodisiakoa da. Nolabaiteko jo-
lasa ere bada clown-a; hala, gure
konpainian aurrez zehaztutako
espektakuluak baditugu ere, in-
probisazioa ere asko maite du-
gu. Horren erakusle dira ospita-
letako saioak, kale animazioak,
clownclusiones saioak... Izan ere,
uste dugu bat-batekotasuna
clown jolasaren lehentasunezko
dimentsioa dela. Inprobisatzen
duzunean, batzuetan trantze ba-
ten parekoa da. Beti zaude era-
bilgarri, zabalik, jolasteko libre.
Sentsazio liluragarria da.

Itzul gaitezen gure herrira.
Lanbiderako garai onak dira?
Gero eta pailazo gehiago dagoe-
la uste dut, eta daudenak gero
eta hobeak direla. Hori bai, pro-
fesionalizazioa oraindik ere zain
dugun erronka da. Ez dira garai
onak eszenatik bizitzeko, baina
jolasteko, barre egiteko inoiz
baino behar handiagoa dugu.
Arrigorriagako jaialdia, Umore
Azoka edo Durangoko Topa-
klown bezalako ekimenei esker,
gurea bezala sudurra esplora-
tzen 30 urte baino gehiago dara-
matzaten konpainiei esker, gero
eta jende gehiagok ematen du
izena berezko komizitatea bila-
tzeko ikastaroetan, edo, antzer-
kia gustuko ez badu ere, clown
ikuskizunekin gozatzen du.

Nolakoa da pailazo baten lan
ibilbidea?

Galdera horretan berez bi dau-
dela uste dut. Lehenak zerikusia
izango luke formazioarekin. Pai-
lazo batek, eszeptikoki hitz egi-
nez, gutxienez 600 “sudur or-
du” izatea komeni da. Pilotuek
hegaldi orduez hitz egiten dute,
biolin jotzaileek entsegu orduez
eta kontzertuez, eta guk sudur

orduez. Hau da, formazio, inpro-
bisazio eta aktuazio orduez hitz
egiten dugu. Pailazoak treba-
kuntzarik jaso ez badu, sormen
lana neketsua da; denbora luzea
ematen du horretan, frustraga-
rria da eta ez du arrakasta gehie-
girik izaten. Pailazoak trebakun-
tza jaso duenean, ikuskizun
baten sorrera azkarra izan daite-
ke, bi eta sei hilabete beharko
ditu, musika, atrezzoa, eszeno-
grafia... barne. Hala ere, guk ez
dugu inoiz testu baten gaineko
ikuskizunik sortzen, maskara
antzerkian ahozkoa ez delako
funtsezkoena eta oso mugatzai-
lea izan daitekeelako. Guk in-
probisazioak egiten sortzen du-
gu, jorratu nahi dugun gai eta
musika zehatz batekin... Betiere
objektu baten inguruko jolase-
tik abiatuta. Inprobisatzen, tes-
tua baino interesgarriagoak iru-
ditzen zaizkigun jolasei forma
ematen diegu apurka-apurka
eta testua, dagoenean, sortzen
dugun azkena da.

Non saltzen da «clown»-en pro-
posamen artistikoa?

Funtzionatzen 30 urte eman on-
doren, gure kasuan jendeak eza-

«Barrea traizio
modura uler
daiteke batzuetan,
identitate
sufrimenduari
desleialtasun gisa.
Zorionez, gauzak
aldatzen ari dira
eta gero eta jende
gehiagok
defenditzen du
alaitasuna
erresistentzia gisa»

gutu egiten gaitu. Leku batzue-
tatik bizpahiru urtetik behin
deitzen gaituzte gure azken sor-
kuntza zein den galdetzeko. Gu-
re ohiko bezeroak, berriz, jaki-
naren gainean jartzen ditugu.
Horrez gain, sorkuntza berriak
aurkezteko kanpainak ere egi-
ten ditugu. Oro har gure lana
ezagutzen dutenez eta gugan
konfiantza dutenez, gehienetan
programatu aurretik ez dute
ikusteko beharrik.

Lan egiteko, kalea ala aretoa?

Pailazo modura aritzeko nahia-
go aretoa; dispertsio txikiagoa
dago, publikoak hobeto entzu-
ten du eta babestuago sentitzen
naiz. Baina konpainiako batzuek
nahiago dute kalea, non areto
batera antzerki bat ikustera sar-
tuko ez litzatekeen jendea aurki
dezakezun. Kaleak beste energia
bat du, beste zabaltasun bat;
haustura handiagoa ematen du.

Pailazo ikuskizunekin goza-
tzen duen herria da gurea edo
egia da leporatzen diguten se-
riotasun hori?

Egia da umore senak zerikusia
duela kultura ezberdintasune-

Juanan RUIZ | ARGAZKI PRESS

kin, klimarekin, argiarekin, ha-
rreman ohiturekin... Euskal He-
rriak asko sufritu du. Familiak
“ez-egotez” beterik daude (itsa-
soan, artzaintzan, migrazioa,
iheslariak, kartzelatuak, errepre-
saliatuak...) eta batzuetan diber-
titzea, barre egitea traizio mo-
dura bizi daiteke; bizi izan
dugun identitate sufrimenduari
desleialtasun gisa uler daiteke.
Zorionez, gauzak aldatzen ari di-
ra eta gero eta jende gehiagok
defendatzen du alaitasuna luba-
ki baten modura, erresistentzia
ekintza gisa.

Zein da pailazoen paradisua?
Aretoa beteta aurkitzea? Ikus-
kizunean berehala sartzen den
boluntarioa aurkitzea...?
Publiko “txar” bakarra ez dagoe-
na edo ez datorrena da. Lan egi-
teko baldintza teknikoak ego-
kiak baldin badira, edozein saio
erabateko gozamena izan daite-
ke. Publikoa konplizea da beti,
boluntario gisa gurekin jolaste-
ra eszenara ateratzen ez badugu
ere. Nire helburua jolastea eta
nire plazeraz arduratzea da. Jo-
lasten dudanean publikoa jai
batera gonbidatzen dut.



