atzerria

«Askori errazago egiten zaio
feministak ez garela "benetako
egiptoarrak’ esatea»

giptoko agintariak

eta egoera salatzeko

ausardia izaten du-

ten guztiek bezala-

xe, Mozn Hassanek

ere badaki Estatua-
ren errepresioak kartzelara era-
man dezakeela, “Gobernuz kan-
poko erakundeen atzerriko
finantzazioa” izeneko auzian
Nazra baita akusatutako erakun-
de feminista bakarra. Bere deli-
tua, «kemakumeen eskubideen
bortxaketaren inguruan gehie-
gi, garbiegi eta ozenki hitz egi-
tea». Abenduan emango dituzte
sariak Stockholm Suediako hiri-
buruan, baina ekintzaile femi-
nistak debekatuta dauka Egipto-
tik irtetea eta ekitaldian esku
hartzerik ez du izango.

Orrialdeotan Mozn Hassanek
berak egindako adierazpenak la-
burbildu ditugu, arabiar mun-
duko emakumeen egoeraren in-
guruan ditugun “uste” ustel
batzuk agerian uzteko interes-
garriak direlakoan.

Aldi berean, Egiptoko eta Eus-
kal Herriko feministek bizi di-
tuzten egoerak ez direla hain ez-
berdinak konturatzeko ere balio
dute sarituaren hausnarketek,
hemen bezalaxe, hango giro
iraultzaileetan ere emakumeei
esaten baitzaie beren aldarrika-
penak ondo daudela, baina le-
hentasuna beste bat dela, alegia,
bigarren mailako gizaki izaten
jarraitu beharko dutela ditxo-
sozko “Iraultza” iritsi arte.

Hala ere, ezin da esan Egipto-
ko emakumeek egunero bizi du-
ten egoera Euskal Herrikoen
egoeraren tankerakoa denik.
Afrikako iparraldeko herrialde-
an sexu jazarpena ikaragarria
da, eta emakumeak bortxatzea
eta erasotzea normaltzat har-
tzen dute herritar askok: ema-
kumeen genitalen mutilazioa
defenditu izan dute parlamen-
tari batzuek, pentsal!

Errealitate horren ondoan
bestelako Egipto bat eraiki nahi
duten emakume ekintzaileak
daude ordea, tradizio feminista

MOZN HASSAN

NAZRA ERAKUNDEAREN

SORTZAILEA

Right Livelihood Award fundazioak Nobel
Alternatiboa eman berri dio Mozn Hassan

Egiptoko ekintzaile feministari. Benetako

askatasuna nahi du emakume guztientzat,

«zer nahi duten hautatzeko benetako

aukera izan dezaten, egiten duten

aukeraketa niri ez gustatuta ere».

ez baita atzo goizekoa faraoien
herrialdean.

Zure lana saritu du Right Live-
lihood Award fundazioak. Zer
iruditzen zaizu?

Ez dut uste bakarrik nire lana
nabarmendu nahi dutenik, be-
ren eskubideak defenditzen di-
tuen emakume guzti-guztiena
baizik, sexu jazarpena jasan be-
har izan dutenen borroka, eta
baita horiei laguntza eman die-
tenena ere.

Abdelfatah Al-Sissiren Gober-
nuak herrialdetik irtetea debe-
katu dizu, giza eskubideen al-
deko ekintzaile guztiekin
egiten duen moduan. Egiptoko

joseangel.oria@gaur8.info

talde ekintzaileen aurkako
kanpaina bat al dago zure he-
rrialdean?

Bai, hori garbia da, baina he-
rrialdetik irtetea debekatzearen
helburua ez da soilik gizarte zi-
bila menderatzea. Gizartearen
aurrean gu estigmatizatzeko eta
iraintzeko erabiltzen dute atze-
rrira bidaiatzearen debekua; he-
men bizi ez den jendea garela
adierazi nahi dute nolabait. Hori
egiten digute herri mailan gau-
za asko egiten ari garelako, au-
rrera egiten dugulako. Arraroa
bada ere, nazioarteko espioiak
garela dioen kanpainaren beste
zati baino ez da. Edo bidaiatu
nahi dugula herrialdetik ihes
egin nahi dugulako.

Giza eskubideen aldeko ekin-
tzaile moduan, espazio publiko
bat behar duzu zure jarduerara-
ko, herritarrek onartzea, jorratu
nahi dituzun gaiak gizartean
oraindik onartu gabekoak baiti-
ra. Eta Gobernuak esaten badu
zu espioi bat zarela, herritar us-
tel bat, beti Egiptoren aurkako
mezuak botatzen aritzen zare-
la... zailagoa da mugimendua-
rentzat herritarren laguntza eta
konplizitatea eskuratzea.

Zuen aurkako beste gauzarik
egiten al dute agintariek?
Ekitaldi publikoak antolatzea
debekatuta dugu, segurtasun in-
darrek etengabe zelatatzen gai-
tuzte, gure bulegora azaltzen di-
ra, Gizarte Elkartasunaren
Ministerioak finantzazioa uka-
tzen digu, gure dirua izoztu egi-
ten dute... Giza eskubideen alde-
ko mugimenduak ez zuen
horrelako egoerarik inoiz ezagu-
tu Egipton.

Berria al da Egipton gizarte zi-
bila espazio publikotik kanpo
edukitzeko joera hori?

Giza eskubideen aldeko lanean
ari garenon gainean jarritako
estigma hori Hosni Mubaraken
garaian ere bagenuen, nahiz eta
egoera zertxobait aldatu egin
den. Egia esan, ez dut uste inoiz
benetako espazio publiko bat
izan dugunik. Orain bost urteko
iraultzaren garaian askatasun
gehiago izan genuen, gehiago
mugitzeko aukera, herritarrek
gai horien inguruan hitz egiten
zuten. Baina mugimendu femi-
nistaren aurkako estigma eraiki-
tzen aspaldi hasi ziren gure he-
rrialdean. 1900. urtean esaten
zen dagoeneko feministak men-
debaldartuta zeudela. Egoera
hori ez da azken bost urteotan
sortutakoa.

Iraultzak ekarri zuena polari-
zazioa da. Bi aukera baino ez
daude: gauza baten alde ala aur-
ka. Iraultzaren alde ala aurka.
Anaia Musulmanen alde ala
kontra. Sissiren alde ez zaudela
esanez gero, Anaia Musulmanen
aldekoa zarela esan nahi du, eta
hori ez da egial Polarizazio ho-
rrek ez dio batere laguntzen giza
eskubideen aldeko mugimen-
duari, aldaketa sozialaren alde-

koari; bai ala ez esatera behar-
tzen zaituzte, eta gizartea aldatu
nahi baduzu beste aukerak ere
ikusgai egotea behar duzu.

Emakumeen eskubideak sakri-
fikatu al dituzte?

Erabat militarizatutako herrial-
de batean bizi gara eta horrek
giza eskubideak eta askatasuna
baztertzen ditu. Eta erregimen
militarizatu guztiak patriarka-
lak direnez, esan daiteke ema-
kumeen eskubideak sakrifika-
tzen ari direla. Baina gauza bera
gertatzen da giza mugimendue-
tan ere.

Iraultzaren garaian esaten zi-
tzaigun «hau ez da emakumeen
eskubideei buruz hitz egiteko
unea, iraultzaren garaia da-eta».
Horrek bakoitzak dituen lehen-
tasunekin du zerikusia: emaku-
meen eskubideak gizarte alda-
ketaren bihotzean ikusten
dituzun ala ez. Ez da Gobernua-
ren arazoa bakarrik, jende asko-
rentzat emakumeen eskubideak
ez baitira garrantzizkoak. Geure
eskubideak albo batera uzteko
esaten zaigu, eta giza mugimen-
du global batean borroka egite-
ko, eta eskubide horiek lortuko
direla mugimendu horri esker.
Baina badakigu gauzak ez direla
horrela. Erabat feministak diren
ekintzaileak behar dira, egunero
emakumeen eskubideen aldeko
borrokan ibiliko direnak.

Zein da ekintzaile eta feminis-
ten zeregina ia espazio publi-
korik ez duten garai honetan,
gizarte zibilak horrelako jazar-
pena jasaten duen unean?

Zure mugimendua egokia dela
iruditzen bazaizu, ezin duzu
pentsatu gizartetik kanpo ibilita
ezer lortuko duzunik. Horrelako
mugimenduek ez dute balio guk
nahi duguna lortzeko.

Nazra erakundean, esaterako,
zerbitzuak eskaintzen ditugu,
babes legala eta zerbitzu medi-
kuak ematen dizkiegu indarke-
ria sexualaren biktimei, eta bide
horretatik jarraitu nahi dugu.
Hori egitea gizarteak aurrera
egin dezan ona baita. Ez da garai
batean bezala... Orain errutina
bat dugu, bulegora etortzen ga-
ra, lanean ari gara, bestelako bi-
deen bila.



2016 |urria| 29
GAUR8* 4/5

Indarkeria sexualaren bikti-
mei ematen diezue zuen lagun-
tza. Nola ikusten dira Egipton
kasu horiek?

Bortxaketari buruz hitz egitea,
bortxaketa kolektiboen ingu-
ruan aritzea, gatazkatsua da
oraindik, arlo pribatuan zein
publikoan.

Hala ere, nik esango nuke mu-
gimendu feministari esker az-
ken urteotan gai horiek lehen
baino errazago onartzen direla.
2004an jazarpen sexualaren in-
guruan lanean hasi nintzenean
egoera askoz ere itxiagoa zen.
Orain, aldiz, emakume gehiago
ikusiko dituzu horri buruz hiz-
ketan, legea nola aldatu eztabai-
datzen, emakumeen aurkako in-
darkeriaren kontrako estrategia
globalak eskatzen... Gainera, ka-
su batzuk epaitegietara iristen
dira, hedabideek aipatzen dute
gaia, nahiz eta kasu askotan oso
gaizki hitz egiten duten. Baina
herritarrentzat gero eta norma-
lagoa da. Kontua ez da bakarrik
gai horiek hedabideetan egotea,
baizik eta emakumeek beraien
artean ere hitz egitea, laguntza
bilatzea.

Mugimendu feministak lan
asko egin du emakumeen aur-
kako indarkeriari buruz gehiago
hitz egin dadin eta ondo ari ga-
rela esango nuke. Arazoa uka-
tzeak ez du laguntzen konpon-
bidea aurkitzen. Emakume
bortxatuak egon badaudela
ukatzeak, fenomeno sozial hori
egon badagoela ukatzeak, ez du
batere laguntzen.

2011n Hosni Mubaraken aurka-
ko mobilizazio jendetsuak har-
tu zituen Tahrir plazan mani-
festari ugari bortxatu zituzten.
Baita kazetari batzuk ere. Egoe-
ra aldatu al da?

Egipton indarkeria sexuala du-
gu. Egoera ez da gaur egun Tah-
rir plazako protesta egunetan
bizi genuena, orain espazio pu-
blikorik gabe geratu baikara. Ha-
la ere, jai egunetan eta jende as-
ko elkartzen den guztietan,
makina bat bortxaketa izaten
da: kontzertuetan, futbol parti-
datan... Indarkeria sexuala feno-
meno soziala da Egipton. Tahrir
plazan gertatu zenak arrazoi po-
litikoak zituen azpian, espazio

Argazkiak: Right Livelihood Award fundazioa

publiko batean gertatu baitzen,
eta politizatu egin zen. Baina
gauza bera gertatzen da plazatik
kanpo ere, Iraultza baino lehen
eta ondoren ere bai. Jazarpen se-
xuala bazter guztietara iristen
den Egipto bezalako herrialde
batean, denbora askoan guztiz
onartutako fenomeno bat izan
denean, indarkeria sexuala eta
bortxaketak sortzen dira. Egu-
nero-egunero gertatzen den zer-
bait da. Tahrir plazako bortxake-
tak gehiago komentatu ziren
jende askok politikoki erabili
nahi zituelako, baina sakondu
gabe, emakumeen aurkako in-
darkeria Egipton fenomeno so-
ziala dela ikusi gabe.

Inoiz baino emakume gehiago
ditu gaur egun Egiptoko Parla-
mentuak.

Bi kontu bereizi behar dira. Es-
pazio publikoan existitzeko
emakumeok dugun eskubidea
hor dago, baita espazio zehatz
bat edo emakume jakin bat gure
gustuko ez izanda ere. Mugi-
menduan argitu behar dugu ea
emakumeak hor izatea nahi du-
gun geure emakumeak hor iza-
tea nahi dugulako, edota ema-
kumeak espazio publikoan eta
erantzukizun maila ezberdine-
kin egotea nahi dugulako. Naz-
ran, izan ere, horixe nahi dugu:
emakumeak nahi ditugu Parla-
mentuan, emakumeek proze-
suak zuzentzea nahi dugu,
nahiz eta emakume jakin horiek
geure gustukoak ez izan. Garai
batean Parlamentuan bost ema-
kume baino ez zeuden, eta gaur
89 daude. Eta horietako batzuk
sekulako lana egiten ari dira, ba-
tez ere bizi dugun egoera bere-
zia kontuan hartuta. Nadia
Henry sektarismoaren aurka
egiten ari dena aipatzekoa da.
Edo Anissa Hassouna eta Mona
Mounir egiten ari direna.

Zer-nolako tratua jasotzen du-
zue arabiar feministek?

Feministak gaur egungo Egipto-
ko gizartearen zati gara, gutxia-
go edo gehiago gustatuta ere.
Beren eskubideak aldarrikatzen
zituzten emakumeak baziren
XIX. mendean ere. Ezin da esan
mendebaldartutako zerbait de-
nik, arabiar gizarteetan beti bi-



atzerria

garren mailako herritar mo-
duan bizitzea mereziko bagenu
bezala.

Badakit geure mugimendua-
ren eta beste mugimendu femi-
nisten artean alde handia dago-
ela, baina hori nazioarteko
feminismoaren ezaugarrietako
bat da. Herrialde bakoitzean
bertako historiaren eragina iza-
ten baitute. Feminismoa mugi-
mendu irekia eta anitza da,
Egipton bere historia propioa
duena. Askori gustatzen zaie
emakume horiek ez direla inoiz
hemen existitu esatea, gizarte
patriarkal batean bizi baikara:
gizonek beren pribilegioak gus-
tuko dituzte eta ez dituzte galdu
nahi. Errazago egiten zaie ema-
kume horiek, feministak, ez di-
rela “benetako egiptoarrak” esa-
tea, ez direla emakumeak, ez
direla zintzoak, putak direla.
Irain horiek guztiek patriarka-
tuarekin dute zerikusia. Femi-
nismoak hasiera-hasieratik iku-
si behar du gizarte honek ez
dituela era berean tratatzen gi-
zonak eta emakumeak.

Zer diozu feminismo islamiko-
az?
Mugimendu feministaren zatie-
tako bat da, mugimendua ikus-
teko beste modu bat. Izan ere,
gure mugimendua ez da bloke
homogeneo bat. Feminismoa-
ren lehen olatua daukazu, biga-
rrena, hirugarrena, feminismo
kulturala, islamikoa, feminista
liberalak... Feminismo islamiko-
ak esan nahi du beste edozer
baino lehen feminista dela.
Mendebaldean askok uste du-
te zapia daraman edozein ema-
kume feminista islamikoa dela.
Edo mugimendu politiko isla-
mistaren batean esku hartzen
duten emakume guztiak femi-
nismo islamikoan sartuta dau-
dela. Ez da horrela. Gauzak alda-
tzen ari den ideologia bat dago
atzean. Esaterako, nazioartean
lanean ari da WLUML Musul-
man Legeen Azpian Bizi Diren
Emakumeak izeneko erakundea,
feminismo islamikoaren ba-
rruan lan ideologikoa egiten ari
dena. Eta kontzeptu hori ez da
nahastu behar ez “emakume
musulmanekin”, ez “mugimen-
du politiko islamikoetan dau-

den emakumeekin”. Mundu is-

lamikoan bizi diren emakume-
ak dira, baina lehenik eta behin
feministak dira. Batzuek zapia
daramate buruan, baina femi-
nistak dira. Eta beste feminista
batzuek ez dute zapirik janzten.
Feminismoa islamaren ikus-
puntutik ikusten dute, baina fe-
ministak dira. Esaterako, Amina
Wadud, Ameriketako Estatu Ba-
tuetan gizonen zein emakume-
en ostiraleko otoitza zuzendu
zuen emakumea. Feminista iza-
teko era asko daude gaur egun.

Ondo tratatzen al dira Mende-
baldean, gizartean zein hedabi-
deetan, arabiar feministen bo-
rrokak?

«Emakumeek zapia
eramateko
eskubidea dute.
Baita ez
eramatekoa ere,
hori gutxiago
aipatzen bada ere»

Ez dut gogoko gauzak orokor-
tzea. Badaude beren arazo pro-
pioak feminismoaren garrantzi-
tsuenak direnik uste ez duten
“feminista zuriak”. Eta hedabi-
deek, berriz, istorio leunak di-
tuzte gustuko, batere sakondu
gabe. Emakumeei dagokienez,
naif samarrak dira gehienetan.
Berriek herritarrak erakarri be-
har dituzte. Beraz, gauza sako-
negiak esateko aukerarik ez du-
gu izaten, badakigulako zer nahi
duten, azalean geratu, inor mo-
lestatu gabe.

Zer iruditzen zaizu Mendebal-
deko herrialde batzuetan bur-
kiniaren inguruan aurten izan
den eztabaida?

Niretzat oso eztabaida ezatsegi-
na izan zen. Gai horren ingu-
ruan oso erraza da emakumeek
arropa bat eramateko eskubidea
dutela edo ez dutela esatea. Bur-
kiniaren aldeko batzuek esaten
dute Mendebaldeko herrialdee-
tan bizita ere, genitalen mutila-
zioari ez eusteko arrazoirik ez
dagoela. Azkenean, erantzun be-
harreko galdera beti da emaku-
mearen gorputzaren ingurukoa.
Eskuin muturrekoentzat arabiar
jatorriko emakumeak beti dira
kanpokoak, nahiz eta eurak eta
euren gurasoak Mendebaldean
jaiotakoak izan. Eta beren burua
erlijiosotzat duten bigarren be-
launaldiko musulmanek ere
esaten dute beren kulturari eu-
tsi beharrean daudela. Emaku-
meok karga bikoitza eraman be-
har dute: jatorrizko herrialdean
ez bizitzeaz gain, ondare kultu-
ralaren karga eraman behar du-
te, beraiek eutsi behar duten ho-
ri, eta hori oso gogorra da.

Emakumearen eskubideen
aurkakoa al da zapia?

Ezta pentsatu ere. Zapia erama-
tea, berez, eskubide bat da. Ema-
kumeek zapia eramateko esku-
bidea dute. Baita ez eramatekoa
ere, hori gutxiago aipatzen bada
ere. Arazoa da zapia eramateko
eskubideaz hitz egiten dutenek,
ez dutela onartzen emakume
batek ez eramatea. Ingurukoek
etengabe esaten badizute hobe-
to zaudela zapiarekin, senarra
aurkituko duzula zapiari esker,
konfiantza gehiago transmiti-
tzen duzula zapiarekin eta be-
randuago arte irteteko aukera
ematen dizula, zure lagunek
eramaten badute, eta ez erama-
tea erabakiz gero estigmatizatu-
ko bazaituzte, irainduko bazai-
tuzte... non dago hautatzeko
eskubidea? Egipton zapia ken-
duz gero zer gertatzen den ikus-
ten dugu: gizartearen, familia-
ren eta estigmaren aurka
borrokatu behar duzu, lanean
eta bazter guztietan.. Zapia da-
ramaten emakumeak ez dira
kausa feministaren aurkakoak.
Feminista gisa, emakumeentzat
nahi dut hautatzeko benetako
aukera, askatasun sakona, baita
gero aukeratzen dutena nire
gustukoa ez bada ere.



