
herritarrak

I
ruñeko Katakrak libu-
ru dendak hartu zuen
joan den astelehen eta
asteartean UEUk eta
Iratzar Fundazioak an-
tolatutako “Euskal He-

rria dekoloniala” mintegia.
Bertan, ikuspegi dekoloniala
aztertu zuten noranzko bitan:
Euskal Herritik dekolonitatea-
ri begira eta dekolonitatetik
Euskal Herriari. 

Santiago Castro-Gomez, Ra-
mon Grosfoguel ,  Karina
Ochoa eta teoria dekoloniala
garatu duten beste zenbait egi-
leren arabera, mundu deskolo-
nizatu eta postkolonialean bi-
zi garen ustea gainditzeko
baliagarria da ikuspegi hori. 

Horrekin lotuta, Ibai Atu-
txak, “Pentsamendu basa. Kri-
tika dezibilizatua” hitzaldian

galdera bat jarri zuen mahai
gainean: «Nola hurbildu eus-
kal pentsamendu eta praktika
kritikoetatik pentsamendu de-
kolonial, postkolonial eta an-
tzekoetara?». Modernitatearen
kritika errotu bat dagoela kon-
tuan izanda, zubi hori, elka-

Ikuspegi dekolonialak, hala-
ber, indarrean dauden botere
hierarkietan sakontzeko beha-
rrezko tresnak eskaintzen ditu,
mundua eta egungo errealita-
tea hobeto ulertu eta eurozen-
trismoa eta harekin batera
errotutako arrazakeria kolokan
jartzeko ezinbestekoak. 

«INTERPELAZIO DEKOLONIALA» 

Honela azaldu zuen auzia Flo-
ren Aoizek, “Dekolonitatea eta
estaturik gabeko herriak” hi-
tzaldian parte hartu zuenak:
«Ikuspegi dekolonialak esaten
digu munduan boterea bana-
tuta dagoela herrien, arrazen
eta lurraldeen hierarkizazioen
arabera. Ikuspegi emankorra
da Euskal Herriak Estatu fran-
tziarrarekin eta Estatu espai-
niarrarekin dituen harrema-
nen historia ezagutzeko, patroi
horrekin lotuta baitaude ha-
rreman horiek, nahiz eta Eus-
kal Herria kolonia zentzu klasi-
koan ez izan. Baina Euskal
Herriaren egoera ezin da uler-
tu boterea ulertzeko ikuspegi
horri erreparatu gabe».

«Interpelazio dekoloniala»
egin zuen Aoizek, edozein as-
kapen mugimenduk kontuan
izan behar duela nabarmen-
duz eta, mundua horrela hie-
rarkizatuta dagoenez, mun-
dua aldatu nahi duen orok
hari erantzun behar diola gai-
neratuz: «Ezin da onartu hala-
ko hierarkizaziorik, arrazake-
riarik, lurralde, hizkuntza edo
nazio hierarkiarik, herri, arra-
za edo lurralde batzuk beste-
en gainean jartzerik, alegia».
Hori aintzat hartu eta Euskal
Herritik ikuspegi dekolonial
propioa garatu behar dela na-
barmendu zuen Aoizek.

EUSKAL HERRIAN, OINARRI BERA

Teoria edo ikuspegi dekolonia-
la, edonola ere, Euskal Herrira
ez da atzo goizean iritsi, Haritz

«Euskal Herria
dekoloniala» mintegiko
mahai inguruetako bat,
Katakrak liburu dendako
aretoan. Iratzar Fundazioa

IKUSPEGI DEKOLONIALA
Modernitatearen zapalkuntza ulertzeko
tresna askatzailea, Euskal Herritik

Xabier Izaga Gonzalez

UEUk eta Iratzar Fundazioak elkarlanean antolatutako
«Euskal Herria dekoloniala» mintegia egin dute asteon
Iruñeko Katakrak liburu dendan. Ikuspegi dekolonialaren
nondik norako nagusiak aztertu, Euskal Herrian izan duen
harrera eta garapena arakatu, eta askapen pentsamendu
eta praktikarako tresna eraginkor gisa proposatu dute.

MINTEGIA / b

rrizketa hori eraikitzeko he-
men ere modernitatearen za-
palkuntzaren ulerkeratik abia-
tzeko proposamena egin zuen.
Modernitatearen botere arda-
tzaren, “ilustratua vs basatia”
dikotomiaren eraispenari “kri-
tika dezibilizatua” deitu zion.



2020 | iraila | 5 

GAUR8• 18 / 19

Azurmendik “Genealogiak gu-
rean: Dekolonitatearen itzala
Euskal Herrian, begirada his-
torikoa” hitzaldian gogorarazi
zuen bezala. Izan ere, Franz Fa-
nonek eta beste autore ba-
tzuek eragina izan zuten Eus-
kal  Herriko pentsamendu
kritikoa garatu zuten autore-
engan. Azurmendik esan zue-
nez, euskal pentsamendu kri-
tikoak edo 56ko belaunaldiak
sortutako pentsamendu ko-
rronteak paralelismo asko di-
tu mintegian landu zen teoria
dekolonialarekin, pentsamen-
du antikolonialarekin eta
postkolonialarekin. Hori era-
kusten saiatu zen Joxe Azur-
mendiren eta Ramon Grosfo-
guelen arteko konparazio
labur batekin. 

GAUR8k hizlariarekin hitz
egiteko aukera izan zuen. Hark
dioenez, teoria dekolonialak
baditu berezitasun batzuk eta
oinarrizko gauza bat: moderni-
tatearen kritika, eta Euskal He-
rrian modernitatearen kritika
egin da, antzeko zentzuan. «Te-
oria dekolonialen oinarrian
dauden autore klasikoak, Franz
Fanon eta pentsamendu anti-
koloniala sortu zutenak, Joxe
Azurmendik edo Txillardegik
ezagunak zituzten Euskal He-
rrian, eta haien eragina izan
zuten duela 50 urte, Euskal He-
rriko pentsamendu kritikoa
sortzen ari zenean. Horregatik
interesgarria da agerraraztea
Latinoamerikan teoria dekolo-
niala autore klasiko horietatik
abiatu dela eta hemen beste
pentsamendu bat sortu dela
autore klasiko berberetatik eta
modernitatearen kritikatik
abiatuta». Teoria dekolonialek
mahai gainean gauza interes-
garri asko jartzen dituztela dio,
«eta horietako asko hemen,
Euskal Herrian bertan, pentsa-
tu dituzte azken 50 urtean».
Interesgarria iruditzen zaio

Azurmendiri bide bi horien ar-
teko zubia eraikitzea, eta hori-
xe da haren proposamena. Jen-
de guztia gonbidatu zuen
hitzaldian auziok bai globalki
bai bertako pentsamendutik 
lantzen jarraitzera. 

Bere konparaketaren gaine-
an galdetuta, teoria dekolonia-
lak eta Euskal Herriko 56ko be-
launaldiaren gogoetak, Jose
Azurmendirenak besteak bes-
te, ez direla berdinak dio; hau
da, bakoitzak bere ildo eta ga-
rapen konkretuak izan ditu,
baina badago denen artean oi-

narri komun bat. Bere konpa-
raketan, Joxe Azurmendik uni-
bertsalismoaren auziaz dioena
eta Ramon Grosfoguel pentsa-
lari puertorricarrak dioena
izan zituen aztergai. 

ESTATURIK GABEKO HERRIAK

Ikuspegi dekolonialak beste
euskarri bat eskaintzen du,
mintegiko parte hartzaileen
arabera, «estaturik gabeko he-
rri gisa pairatzen ditugun su-
bordinazio harremanen non-
dik norakoa ulertzeko, eta
ustez borondatezkoa den

menpekotasunaren iturbu-
ruan aurkitzen diren mekanis-
moak argira ekartzeko».

Floren Aoizekin batera,
Onintza Odriozola EHUko ira-
kaslea arduratu zen “Dekoloni-
tatea eta estaturik gabeko he-
rriak” hitzaldiaz.  Galdera
batetik abiatu zuen bere esku-
hartzea: «Pentsamendu deko-
lonialaren oinarriek bakoitza-
ren errealitatea aztertzeko
balio dute, estaturik gabeko
nazio gisa?». Postulatu dekolo-
nialen oinarri batzuk aletu eta
kolonialismoaren ezaugarriak
ikusita, baietz ondorioztatu
zuen, baliagarriak direla pen-
tsamendu horren oinarriak,
«baita mundu postkolonial
batean, kolonitaterik gabeko
mundu batean bizi garela dio-
en diskurtsoari aurre egiteko
ere, menderakuntza harrema-
nen mekanismoak aztertzeko
eta estaturik gabeko herri be-
zala gure menderakuntzaren
mekanismoak identifikatzeko
tresnak eskaintzen baitituzte».

Ondoren aztertu zuen eus-
kal nazio mugimenduan zer
diskurtso erabili diren kolo-
nialismoari dagokionez, ea
Euskal Herria kolonia ote den
galderari nola erantzun zio-
ten. Ez zuen oraingo erantzu-
nik eman, baizik eta iraganean
nola erantzun zioten: «Sabino
Aranak okupatutako herri edo
nazio gisa definitu zuen Eus-
kal Herria, Frantziaren eta Es-
painiaren menderakuntzaz
hitz egin zuen, baita nazioar-
teko herrien arteko elkartasu-
naz ere, eta militarki, indarke-
riaz arraza zuriak beste arraza
batzuk menperatzea kritikatu
zuen». 

Eli Gallastegi Gudari-k ere
izan zuen tarte bat hitzaldian,
Aranaren diskurtsoari ekarpen
interesgarriak egin zizkiolako:
«Marokoko askapen borroka
eta Euskal Herrikoa alderatu

Haritz Azurmendi eta
Onintza Odriozola, beren
hitzaldiak amaitutakoan. 
Iratzar Fundazioa



herritarrak

zituen, elkartasun horretaz
hitz egin zuen; Galiziaren, Ka-
taluniaren eta Euskal Herria-
ren arteko aliantza hirukoitzaz
ere hitz egin zuen». 

Azkenik, ETAren diskurtsoa
izan zuen hizpide. Euskal era-
kunde armatuak aurrez aurre
topo egin zuen deskolonizazio
prozesuekin, eta tesi antikolo-
nialista horretan ETAk izan
zuen bilakaera diskurtsiboa
aztertu zuen: «Hasieran nola-
bait bi korronte zeuden, Euro-
pako estaturik gabeko nazioen
susperraldiari jarraitzen ziona
eta, bestetik, kolonialismoaren
kontrako borrokena. Pixkana-
ka, hirugarren mundua delako
eremuko herrien ereduetatik
edaten joan zen eta Europa ba-
tuaren aldeko ideia pixka bat
bazterrean utzi zuen. Bere tesi
antikolonialista hori gero eta
gehiago zehazten joan zen, eta
analogia egiten zuen Europa-
ko estaturik gabeko nazioen
borrokaren eta munduko bo-
rroka kontrakolonialen artean.
Okupazio bat dago eta okupa-
tutako herriak haustura bilatu
behar du, leheneratu behar du,
bere nazio hizkuntza, identita-
te hori bereganatu behar du.
Bestetik, borroka moldeen eta
estrategien analogia egiten du,
alegia, gerrilla gudarena, iraul-
tza estrategiarena, kolonizazio
horri edo okupazioari aurre
egiteko».

MENDERAKUNTZAREN GAKOAK

Hitzaldiaren hirugarren atale-
an, Euskal Herria eta estaturik
gabeko beste antzeko nazioe-
tan menderakuntzaren gakoak
zeintzuk diren eta teoria kolo-
nialak erabiltzen dituen di-
mentsioak nabarmendu zi-
tuen Odriozolak: boterearena,
politikoa eta ekonomikoa; ja-
kintzarena, zientziarena, epis-
temologiarena, eta izatearena,
alegia, subjektibitatearena eta

identitate indibidual eta ko-
lektiboaren eremua. Halaber,
ikusarazten saiatu zen Euskal
Herrian, Mendebaldean koka-
tuta dagoen estaturik gabeko
nazio batean, «zer kolonialta-
sun dauden, edo noiz garen
kolonialtasunaren biktima, zer
eremutan, zer dimentsiotan,
nola eragiten digun eta zer
momentutan izan gaitezkeen
kolonizatzaile  edo agente
menderatzaile».

Dimentsio horiek aztertuta,
«nora goaz?» galderari eran-
tzuten saiatu zen, Euskal He-

rriaren subiranotasun politiko
eta kulturalari buruz hausnar-
tuz eta dekolonitateak eskain-
tzen dituen tresnak hartuta,
Euskal Herriaren burujabetzan
zer estrategia askatzaile garatu
beharko liratekeen edo non
dauden erronkak subiranota-
suna eskuratzeko.: «Bat, politi-
koa, estatu bat sortzeko proze-
sua; beste bat, kulturala, noski,
Euskal Herria euskaratik eta
euskaraz eraiki beharra, eta za-
palkuntza guztien artikulazioa,
begirada intersekzionala hobe-
tsiz».

Hain zuzen ere, begirada in-
tertsekzionala izan zuten hiz-
pide astearteko mahai ingu-
ruetako batean Lorea Agirre,
Itziar Gandarias eta Amaia Zu-
fiak “Zapalkuntza ezberdinen
arteko uztarketak, intersekzio-
nalitatearen begirada eta prak-
tika” izenburupean. Izan ere,
askotariko zapalkuntzak uz-
tartuta daudela, ikuspegi de-
kolonialak haien arteko harre-
manak aztertzen ditu.

Joseba Gabilondok eskaini
zuen “Mugei begirada dekolo-
niala” hitzaldiak eta “Euskal
herritartasuna eta nortasun
berri bat begirada dekoloniale-
tik” lelopean Oihana Etxeba-
rrietak, Elena Belokik eta Idoia
Zengotitabengoak gidatutako
mahai inguruak osatu zuten
mintegiaren programa oparo
bezain jakingarria. 

Mundu osorako eta munduko
herri bakoitzarentzako ikuspegi
baten berri zabaltzeko minte-
gia. Haritz Azurmendiren hi-
tzez, «teoria dekolonialak azke-
nean dioena hauxe da: bukatu
dira garai bateko kolonia ho-
riek, baina jarraitzen dute ha-
rreman kolonialistak lan bana-
ketan, kultura jasoak vs
primitiboak auzian, hizkuntzen
balioespenak… Horietan guztie-
tan oraindik badaude harreman
kolonialak, nahiz eta ez den
okupazio militar zuzena. Aldatu
da XIX. mendeko kolonialismo
hori, baina jarraitzen du harre-
man asimetriko kolonialak». 

«Lan banaketan, kultura jasoak vs primitiboak
auzian, hizkuntzen balioespenetan… oraindik
ere badaude harreman kolonialak, nahiz eta ez
den okupazio militar zuzena»

Ikuspegi dekolonialak botere hierarkietan
sakontzeko tresnak eskaintzen ditu, mundua
eta egungo errealitatea hobeto ulertu eta
eurozentrismoa eta arrazakeria kolokan jartzeko

Idoia Zengotitabengoa,
Oihana Etxebarrieta eta
Elena Beloki, «Euskal
Herritartasuna eta
nortasun berri bat
begirada dekolonialetik»
izenburuko mahai
inguruan.
Iratzar Fundazioa


