atzerria

HISTORIAK UTZ

AHAL DITZAKE

HISTORIALARIAK

LURJOTA?

Mikel Zubimendi Berastegi

Ez da fenomeno ezaguna historiak traumatizatu
dituen historialarien kasua. Baina, izan, hor da.
Horrorea lehen pertsonan bizi ez zuten arren,
holokaustoaren, genozidioaren edo torturaren
historiak ikertu eta berreraikitzean gaixotu egin
dira, eta lehen izan zirenak izateari utzi.

ris Chang historialariaren historia abiapuntu
egokia da gaia lantzeko. “The Rape of Nanking:
The Forgotten Holocaust of World War II” libu-
ru eder eta latzaren egileak txinatarren kontra
Japoniar Armada Inperialak egindako basake-
riak ahanzturatik erreskatatu zituen, familie-
tan gorde eta belaunaldiz belaunaldi kontatzen ziren
masakrearen pasadizoak bildu, lurperatutako oroitzak
azaleratu, bizirik iraun zutenak elkarrizketatu zituen.
Changen ahaleginak soldadu japoniarren krimenek
kolpatutako pertsonak baino haragoko oihartzuna izan
zuen. Liburu arrakastatsua izan zen, oso saldua, inoiz
deskribatu edo idatzi gabeko krudelkeria bat zehazta-
sun handiz, erresoluzio osoan, erakusten zuen. Har de-
zagun biolentzia sexualaren pasarte hau adibidetara-
ko, adierazkorra oso baina ez lazgarriena: «Agian
japoniarren entretenimendu basatienetakoa baginak
zutoinetan sartzea zen. Nanjingeko kaleetan emaku-
meen hilotzak ikus zitezkeen hankak zabalduta, bagi-
nak egurrezko hagaxkekin, adar eta belarrekin zulatu-
ta.. soldadu japoniar batek garagardo botila sartu eta
tiro bat bota zion gero, beste emakume bati golfeko
makila sartu zioten... neskatoak hain basatiki bortxatu
zituzten, ze asko ezin ziren oinez ibili hurrengo astee-
tan, batzuk kirurgia behar izan zuten, beste batzuk hil
ziren eta, batzuetan, neskato nerabeen baginak xerra-
tan zabaldu zituzten hobeto bortxatu ahal izateko».
Liburua idazteko gorputz eta arima jardun zen, obse-
sioraino. Torturarako gailuak bildu zituen, garaiko peli-
kulak, errelatoak eta kable diplomatikoak, lekuko dar-
dartien oroitzak bideoan grabatu zituen. Behin eta
berriz errepasatu zituen denak, idatzi, editatu, eta libu-
rua argitaratu ostean ehunka hitzaldi eman zituen
munduan barna. Tragediatik banantzea ezinezkoa egin

Genozidioaren historia
ikertzen eta berreraikitzen
aritu diren historiagile asko,
bizipen horiek beren
kontzientziak onartzean,
jada ez dira lehengo
berberak izaten.

GAUR8

zitzaion, ordea. Idaztearen estresak, ho-
rrorearekin egunero bizitzeak, pisua na-
barmen galtzera eraman zuen, baina ida-
tzi egin behar zuen bizitzan egingo zuen
azken gauza balitz bezala. Itolarrian sen-
titzen bazen ere, minetan atrapatua.

Liburua idatzi eta zazpi urtetara, sena-
rra eta semea lotan utzita, autoa hartu
eta errepide bakarti eta galduak hartuta
mendirantz abiatu zen. Autoa geratu,
pistola atera eta bere buruaz beste egin
zuen tiro batekin. 36 urte zituen.

«ZEHARKAKO TRAUMA» IZENEKO NAHASMENDUA

Landu dituzten historiek traumatizatuta-
ko historialarien fenomenoa ia ez da
ikertu, apenas ezagutzen da. Hala ere,
gaiztakeria dokumentatu duen edonork
ezagutzen ditu sintomak. Armeniarren
genozidioaz, Intxaurrondoko torturaz
edo juduen holokaustoaz idatzi duenak
badaki ia ezinezkoa dela loa gozo har-
tzea, kolkoa bete min ez geratzea. Eta ba-
tzuetan traumaren osteko estresaren
moduko sintomak ageri dira: pisuaren
bat-bateko galera, insomnioa, alkohola-
ren edo pilulen kontsumo neurrigabea,
haserre eta min esplikaezinak...
Normalean, erreakzio hauek lehen per-
tsonan biolentziaren biktima izan dire-
nei gertatzen zaizkiela suposatzen da,

edo lekuko zuzenak izan direnei. Eta lite-
ratura zabala dago, gertakizun traumati-
koetatik bizirik atera direnen esperien-
tziak autoritate egiten ditu. Ikertzen
dituzten basakeriak bizi ez dituztenek,
aldiz, imajinazioaren eta immersioaren
bitartez eskuratzen dute esperientzia.
Lehen pertsonan bizi izan ez duzun
zerbaitek traumatizatu al zaitzake? Psi-
koanalisiaren arabera, trauma bat shock
hain ikaragarria da, ezen buruan ezin de-
la prozesatu. Babes eta defentsa psikiko-
ak apurtzen ditu, eta ohiturak, ideolo-
giak, sinesmenak, erritual, harreman eta
are gorputza konprometitzen ditu. Bu-
rua, bere babes antolatuaz gabetzean,
beste egoera batean guztiz normalak iru-
dituko zitzaizkigun gauzak barneratzeko
borrokatu behar da, ezin ulertuzkoari
zentzu bat eman nahian alferrik saiatuz.
Horren guztiaren ondorio dira jokaera
suntsigarri eta alienatzaileak.
Traumaren aurrean lehen lerroan
erantzuten, edo teorizatzaile gisa, trata-
tzen dituzten minen iturrietatik gertu
daude psikoterapeutak eta osasun men-
taleko beste profesional batzuk, arrisku-
tsuki gertu. Pazienteekin interaktuatzen
zuten terapeutak traumatizatuta gera zi-
tezkeela adierazi zuen aurrena Chaim
Shatan psikiatra izan zen, Vietnamgo ge-




2021 | apirila| 10
GAUR8® 4/5

rrako beteranoekin gerraren neurosia
ikertu zuen judu kanadarra. 1973an ber-
tan idatzi zuenez, «ohartuta gaude, guk
ere amesgaiztoak izan ditzakegu, lo egi-
teko ezgai izan gaitezke, besteekin nor-
mal hitz egiteko zailtasun handiak izan
ditzakegu, beteranoen bizipenak gure
kontzientzian onartzen ditugun unetik,
errotik aldatu egiten gara». 1995ean, psi-
kologo klinikoek Shatanek identifikatu
zuen nahasmenduari izena eman zioten:
«zeharkako trauman.

IMAJINAZIOA DA GAKOA

Zeharkako trauma hauek, akidura edo
neke emozionala ez bezala, barruraino
erasaten dute eta ez dira hain erraz sen-
datzekoak, ariketarekin, opor batzuk har-
tu edo ondo lo egitearekin bakarrik ez di-
ra sendatzen. Ikararen uneekin ez daude
lotuta, baina egon izan balira bezala sen-
titzen dira. Nolabait esateagatik, pertso-
na batetik bestera horroreak transmiti-
tzean infektatu egiten dira.

Trauma hauetan imajinazioa gakoa
da, enpatiaren motorra, ezagutza eta ai-
torpenetik harago dagoen esperientzia
batean sartzeko gidari onena. Historia-
lari batentzat imajinaziorik gabe iraga-
na dokumentatzea ezinezkoa da. Beste
bizitza batzuen giroa berregiteko gakoa
da, etorkizun alternatiboak ikertzeko
metodoa. Hannah Arendt-ek «barne
iparrorratza» deitu zuen, «beldurgarria
den egiaren argia ikusteko» bidea.

Zenbat eta sutsu eta zehatzago berre-
raiki iragana, zenbat eta gehiago sakon-
du ikerketan, orduan eta larriago zauri-
tu ditzake. Paradoxa kezkagarria
gertatzen da, bereziki gizarte bat goitik
behera erortzean, eskala moralak han-
kaz gora geratzean, gertatua ulertzea
are zailagoa denean. Genozidioak ikertu
dituztenak, adibidez, saiatu dira azal-
tzen ea nola den posible gutxiengo bo-
teretsu batek herri oso bat deusezta-
tzea, gaizkiaren —-izan hutsala ala
erradikala— izatea zer den esaten ez da-
kitela utzi ditu. Eta zenbat eta gehiago
jakin, orduan eta esplikatzeko zailago.
Ulertzeko porrot hauek ez dute soilik
historialarien trauma areagotzen, histo-
ria diziplina bezala ulertzeko ideiaren
kontra ere badoa, ulergarria dela, edo

Goian, Bigarren Mundu Gerran
japoniarrek Singapurren preso
hartutakoak gosez akabatzear;
behean, Francok garrotean hil
zituenak gogoratzen dituen irudia;
hurrengo orrialdean, Japoniar
Armada Inperialeko soldadua
preso bati burua mozten eta nazien
holokaustoaren biktimak.

GAURS

Historialari batentzat imajinaziorik gabe iragana
dokumentatzea ezinezkoa da. Beste bizitza batzuen giroa
berregiteko, beste esperientzia batzuetan sartzeko gakoa da,
etorkizun alternatiboak ikertzeko metodoa

Nazio guztiek daukate desatsegin zaizkien kontuetatik
banantzeko sena. Erreflexu politiko eta kulturala da, ia
automatikoa. Historia erabilgarri bat diseinatzean,
kontzientzia kezkatzen duen hori erreprimitu egiten da




atzerria

gutxienez arrastoa segitu eta berreraiki
daitekeelako ustearen kontra.
Historialariak, baina, bizirik atera zi-
renetatik gauza batean ezberdintzen di-
ra: traumaren jatorrira joatea beraien
aukera da. Holokaustotik bizirik atera-
takoen ondorengoek edo Intxaurron-
don torturatuta bizi osorako tormenta-
tu zituztenen seme-alabek, beren
kondizio horretan ez dute ahotsik izan.

ALDENTZE OBJEKTIBOA ETA ULERMEN ENPATIKOA

Galdera, baina, hori da: basakeria horien
aurrean, besteen mina ikertzean, nola
sentitu, egiazki eta barruraino, gehiegi
sentitu gabe? Historialari askori, bereziki
akademian dabiltzanei, gertaeren aurre-
an neutralitatea mantentzea urratu be-
har ez den lehen printzipioa dela erakus-
ten zaie. Emozionalki ez dela larregi
inplikatu behar, distantzia hotz eta anali-
tikoa eskatzen duela diziplinak. Baina
hortik, erraz asko gainera, disasoziaziora
irristatu zaitezke, distantzia gehiegi
nahita hartzera, zeharkako trauma baten
aurrean babesteko, larrimin sentimen-
duen aurrean defentsa moduko batera.
Zentzua bilatzen saiatzen ari diren ho-
rren inguruko ulermen partzial batekin
utz ditzake horrek. Finean, aldentze ob-
jektiboaren eta ulermen enpatikoaren ar-
teko oreka, historiaren praktikarako
ezinbestekoa dena, oso zaila izan daiteke-
elako lortzen.

Historialaria, besteen izenean iragana
prozesatzen duen pertsona legez, trauma
horren kontra borrokatzen bada, ez da
harritzekoa gizarteak ere berdin egitea,
gizartea bera sortu eta aurrerarazi zuen
biolentziaren aurka borrokatzea. Azken
buruan, nazio eta kultura politiko guz-
tiek daukate desatsegin zaizkien kontue-
tatik banantzeko sena, tirantza naturala.
Erreflexu politiko eta kulturala da, ia au-
tomatikoa, iraganeko horroreen ulermen
eta kontsiderazio zuzena ekiditeko modu
bat, eta haien aurrean beren ardurei iskin
egitekoa. Beste hitz batzuetan esanda,
historia erabilgarri bat diseinatzean, kon-
tzientzia kezkatzen duen hori erreprimi-
tu egiten da.

Basakeria okerrenak intimoenak izan
ohi dira. Gurasoengandik lapurtuak di-
ren haurrak, indarrez zikiratzen diren

emakumeak edo torturarekin txikitzen
diren arimak; gure tabu zorrotzenak bor-
txatzen dituzte. Zenbat eta barruragokoa
izan biolentzia, orduan eta errazagoa
izan ohi da eztabaida publikoa ekiditea.

Eta orduan, zertarako jarraitzen dute
historiagileek? Erresistentzia handiagoa
dutelako? Ahotsik ez dutenei ahotsa
emateko? Horroreen bilobentzat errepa-
razioa lortzen laguntzeak beren lanak
zerbaitetarako balio duela ziurtatzen die-
lako? Edo agian, narratiba bat eraikitzen
saiatzea, ulertezina denari zentzu bat
ematea, bere baitan sendagarri delako?
Hondamendian ordena pixka bat jartze-
ko ahalmen horrek, ulergaitza denari for-
ma bat emateak, motibazio eta kontsola-
mendurako balio duelako? Injustizia
handien aurrean, amorru justu eta aska-
tzaile baten erregaia direlako?

Historialarientzat kontsolagarria izan
daiteke sendabidea badagoela jakitea. Az-
ken finean, gizakiak dira. Erreparazioa
lortzeak urte luzeak har ditzake. Agian
inoiz bukatuko ez den ahalegina da. Bai-
na lehen urratsa denetan nabarmenena
da: traumari aurpegira begiratzea eta be-
re begiradari eustea.

I i

A58 e T

Til

'}
BT et




