
atzerria

zitzaion, ordea. Idaztearen estresak, ho-

rrorearekin egunero bizitzeak, pisua na-

barmen galtzera eraman zuen, baina ida-

tzi egin behar zuen bizitzan egingo zuen

azken gauza balitz bezala. Itolarrian sen-

titzen bazen ere, minetan atrapatua.

Liburua idatzi eta zazpi urtetara, sena-

rra eta semea lotan utzita, autoa hartu

eta errepide bakarti eta galduak hartuta

mendirantz abiatu zen. Autoa geratu,

pistola atera eta bere buruaz beste egin

zuen tiro batekin. 36 urte zituen.

«ZEHARKAKO TRAUMA» IZENEKO NAHASMENDUA

Landu dituzten historiek traumatizatuta-

ko historialarien fenomenoa ia ez da

ikertu, apenas ezagutzen da. Hala ere,

gaiztakeria dokumentatu duen edonork

ezagutzen ditu sintomak. Armeniarren

genozidioaz, Intxaurrondoko torturaz

edo juduen holokaustoaz idatzi duenak

badaki ia ezinezkoa dela loa gozo har-

tzea, kolkoa bete min ez geratzea. Eta ba-

tzuetan traumaren osteko estresaren

moduko sintomak ageri dira: pisuaren

bat-bateko galera, insomnioa, alkohola-

ren edo pilulen kontsumo neurrigabea,

haserre eta min esplikaezinak... 

Normalean, erreakzio hauek lehen per-

tsonan biolentziaren biktima izan dire-

nei gertatzen zaizkiela suposatzen da,

edo lekuko zuzenak izan direnei. Eta lite-

ratura zabala dago, gertakizun traumati-

koetatik bizirik atera direnen esperien-

tziak autoritate egiten ditu. Ikertzen

dituzten basakeriak bizi ez dituztenek,

aldiz, imajinazioaren eta immersioaren

bitartez eskuratzen dute esperientzia.

Lehen pertsonan bizi izan ez duzun

zerbaitek traumatizatu al zaitzake? Psi-

koanalisiaren arabera, trauma bat shock

hain ikaragarria da, ezen buruan ezin de-

la prozesatu. Babes eta defentsa psikiko-

ak apurtzen ditu, eta ohiturak, ideolo-

giak, sinesmenak, erritual, harreman eta

are gorputza konprometitzen ditu. Bu-

rua, bere babes antolatuaz gabetzean,

beste egoera batean guztiz normalak iru-

dituko zitzaizkigun gauzak barneratzeko

borrokatu behar da, ezin ulertuzkoari

zentzu bat eman nahian alferrik saiatuz.

Horren guztiaren ondorio dira jokaera

suntsigarri eta alienatzaileak.

Traumaren aurrean lehen lerroan

erantzuten, edo teorizatzaile gisa, trata-

tzen dituzten minen iturrietatik gertu

daude psikoterapeutak eta osasun men-

taleko beste profesional batzuk, arrisku-

tsuki gertu. Pazienteekin interaktuatzen

zuten terapeutak traumatizatuta gera zi-

tezkeela adierazi zuen aurrena Chaim

Shatan psikiatra izan zen, Vietnamgo ge-

hutsa

I
ris Chang historialariaren historia abiapuntu

egokia da gaia lantzeko. “The Rape of Nanking:

The Forgotten Holocaust of World War II” libu-

ru eder eta latzaren egileak txinatarren kontra

Japoniar Armada Inperialak egindako basake-

riak ahanzturatik erreskatatu zituen, familie-

tan gorde eta belaunaldiz belaunaldi kontatzen ziren

masakrearen pasadizoak bildu, lurperatutako oroitzak

azaleratu, bizirik iraun zutenak elkarrizketatu zituen. 

Changen ahaleginak soldadu japoniarren krimenek

kolpatutako pertsonak baino haragoko oihartzuna izan

zuen. Liburu arrakastatsua izan zen, oso saldua, inoiz

deskribatu edo idatzi gabeko krudelkeria bat zehazta-

sun handiz, erresoluzio osoan, erakusten zuen. Har de-

zagun biolentzia sexualaren pasarte hau adibidetara-

ko, adierazkorra oso baina ez lazgarriena: «Agian

japoniarren entretenimendu basatienetakoa baginak

zutoinetan sartzea zen. Nanjingeko kaleetan emaku-

meen hilotzak ikus zitezkeen hankak zabalduta, bagi-

nak egurrezko hagaxkekin, adar eta belarrekin zulatu-

ta… soldadu japoniar batek garagardo botila sartu eta

tiro bat bota zion gero, beste emakume bati golfeko

makila sartu zioten… neskatoak hain basatiki bortxatu

zituzten, ze asko ezin ziren oinez ibili hurrengo astee-

tan, batzuk kirurgia behar izan zuten, beste batzuk hil

ziren eta, batzuetan, neskato nerabeen baginak xerra-

tan zabaldu zituzten hobeto bortxatu ahal izateko». 

Liburua idazteko gorputz eta arima jardun zen, obse-

sioraino. Torturarako gailuak bildu zituen, garaiko peli-

kulak, errelatoak eta kable diplomatikoak, lekuko dar-

dartien oroitzak bideoan grabatu zituen. Behin eta

berriz errepasatu zituen denak, idatzi, editatu, eta libu-

rua argitaratu ostean ehunka hitzaldi eman zituen

munduan barna. Tragediatik banantzea ezinezkoa egin

HISTORIAK UTZ
AHAL DITZAKE
HISTORIALARIAK
LUR JOTA?

Genozidioaren historia
ikertzen eta berreraikitzen

aritu diren historiagile asko,
bizipen horiek beren

kontzientziak onartzean,
jada ez dira lehengo

berberak izaten. 
GAUR8

Mikel Zubimendi Berastegi

Ez da fenomeno ezaguna historiak traumatizatu
dituen historialarien kasua. Baina, izan, hor da.
Horrorea lehen pertsonan bizi ez zuten arren,
holokaustoaren, genozidioaren edo torturaren
historiak ikertu eta berreraikitzean gaixotu egin 
dira, eta lehen izan zirenak izateari utzi.



2021 | apirila | 10 

GAUR8• 4 / 5

rrako beteranoekin gerraren neurosia

ikertu zuen judu kanadarra. 1973an ber-

tan idatzi zuenez, «ohartuta gaude, guk

ere amesgaiztoak izan ditzakegu, lo egi-

teko ezgai izan gaitezke, besteekin nor-

mal hitz egiteko zailtasun handiak izan

ditzakegu, beteranoen bizipenak gure

kontzientzian onartzen ditugun unetik,

errotik aldatu egiten gara». 1995ean, psi-

kologo klinikoek Shatanek identifikatu

zuen nahasmenduari izena eman zioten:

«zeharkako trauma».

IMAJINAZIOA DA GAKOA

Zeharkako trauma hauek, akidura edo

neke emozionala ez bezala, barruraino

erasaten dute eta ez dira hain erraz sen-

datzekoak, ariketarekin, opor batzuk har-

tu edo ondo lo egitearekin bakarrik ez di-

ra sendatzen. Ikararen uneekin ez daude

lotuta, baina egon izan balira bezala sen-

titzen dira. Nolabait esateagatik, pertso-

na batetik bestera horroreak transmiti-

tzean infektatu egiten dira. 

Trauma hauetan imajinazioa gakoa

da, enpatiaren motorra, ezagutza eta ai-

torpenetik harago dagoen esperientzia

batean sartzeko gidari onena. Historia-

lari batentzat imajinaziorik gabe iraga-

na dokumentatzea ezinezkoa da. Beste

bizitza batzuen giroa berregiteko gakoa

da, etorkizun alternatiboak ikertzeko

metodoa. Hannah Arendt-ek «barne

iparrorratza» deitu zuen, «beldurgarria

den egiaren argia ikusteko» bidea. 

Zenbat eta sutsu eta zehatzago berre-

raiki iragana, zenbat eta gehiago sakon-

du ikerketan, orduan eta larriago zauri-

t u d it z a ke .  Pa r a d ox a  ke z k a ga r r i a

gertatzen da, bereziki gizarte bat goitik

behera erortzean, eskala moralak han-

kaz gora geratzean, gertatua ulertzea

are zailagoa denean. Genozidioak ikertu

dituztenak, adibidez, saiatu dira azal-

tzen ea nola den posible gutxiengo bo-

teretsu batek herri oso bat deusezta-

t z e a ,  ga i z k i a r e n  – i z a n  hut s a l a  a l a

erradikala– izatea zer den esaten ez da-

kitela utzi ditu. Eta zenbat eta gehiago

jakin, orduan eta esplikatzeko zailago.

Ulertzeko porrot hauek ez dute soilik

historialarien trauma areagotzen, histo-

ria diziplina bezala ulertzeko ideiaren

kontra ere badoa, ulergarria dela, edo

Goian, Bigarren Mundu Gerran
japoniarrek Singapurren preso
hartutakoak gosez akabatzear;
behean, Francok garrotean hil

zituenak gogoratzen dituen irudia;
hurrengo orrialdean, Japoniar
Armada Inperialeko soldadua

preso bati burua mozten eta nazien
holokaustoaren biktimak.  

GAUR8

Historialari batentzat imajinaziorik gabe iragana
dokumentatzea ezinezkoa da. Beste bizitza batzuen giroa
berregiteko, beste esperientzia batzuetan sartzeko gakoa da,
etorkizun alternatiboak ikertzeko metodoa

Nazio guztiek daukate desatsegin zaizkien kontuetatik
banantzeko sena. Erreflexu politiko eta kulturala da, ia
automatikoa. Historia erabilgarri bat diseinatzean,
kontzientzia kezkatzen duen hori erreprimitu egiten da



atzerria

gutxienez arrastoa segitu eta berreraiki

daitekeelako ustearen kontra. 

Historialariak, baina, bizirik atera zi-

renetatik gauza batean ezberdintzen di-

ra: traumaren jatorrira joatea beraien

aukera da. Holokaustotik bizirik atera-

takoen ondorengoek edo Intxaurron-

don torturatuta bizi osorako tormenta-

t u  z it u z t e n e n  s e m e - a l a b e k ,  b e r e n

kondizio horretan ez dute ahotsik izan. 

ALDENTZE OBJEKTIBOA ETA ULERMEN ENPATIKOA

Galdera, baina, hori da: basakeria horien

aurrean, besteen mina ikertzean, nola

sentitu, egiazki eta barruraino, gehiegi

sentitu gabe? Historialari askori, bereziki

akademian dabiltzanei, gertaeren aurre-

an neutralitatea mantentzea urratu be-

har ez den lehen printzipioa dela erakus-

ten zaie. Emozionalki ez dela larregi

inplikatu behar, distantzia hotz eta anali-

tikoa eskatzen duela diziplinak. Baina

hortik, erraz asko gainera, disasoziaziora

irristatu zaitezke, distantzia gehiegi

nahita hartzera, zeharkako trauma baten

aurrean babesteko, larrimin sentimen-

duen aurrean defentsa moduko batera.

Zentzua bilatzen saiatzen ari diren ho-

rren inguruko ulermen partzial batekin

utz ditzake horrek. Finean, aldentze ob-

jektiboaren eta ulermen enpatikoaren ar-

teko oreka, historiaren praktikarako

ezinbestekoa dena, oso zaila izan daiteke-

elako lortzen. 

Historialaria, besteen izenean iragana

prozesatzen duen pertsona legez, trauma

horren kontra borrokatzen bada, ez da

harritzekoa gizarteak ere berdin egitea,

gizartea bera sortu eta aurrerarazi zuen

biolentziaren aurka borrokatzea. Azken

buruan, nazio eta kultura politiko guz-

tiek daukate desatsegin zaizkien kontue-

tatik banantzeko sena, tirantza naturala.

Erreflexu politiko eta kulturala da, ia au-

tomatikoa, iraganeko horroreen ulermen

eta kontsiderazio zuzena ekiditeko modu

bat, eta haien aurrean beren ardurei iskin

egitekoa. Beste hitz batzuetan esanda,

historia erabilgarri bat diseinatzean, kon-

tzientzia kezkatzen duen hori erreprimi-

tu egiten da. 

Basakeria okerrenak intimoenak izan

ohi dira. Gurasoengandik lapurtuak di-

ren haurrak, indarrez zikiratzen diren

emakumeak edo torturarekin txikitzen

diren arimak; gure tabu zorrotzenak bor-

txatzen dituzte. Zenbat eta barruragokoa

izan biolentzia, orduan eta errazagoa

izan ohi da eztabaida publikoa ekiditea.

Eta orduan, zertarako jarraitzen dute

historiagileek? Erresistentzia handiagoa

dutelako? Ahotsik ez dutenei ahotsa

emateko? Horroreen bilobentzat errepa-

razioa lortzen laguntzeak beren lanak

zerbaitetarako balio duela ziurtatzen die-

lako? Edo agian, narratiba bat eraikitzen

saiatzea, ulertezina denari zentzu bat

ematea, bere baitan sendagarri delako?

Hondamendian ordena pixka bat jartze-

ko ahalmen horrek, ulergaitza denari for-

ma bat emateak, motibazio eta kontsola-

mendurako balio duelako? Injustizia

handien aurrean, amorru justu eta aska-

tzaile baten erregaia direlako?

Historialarientzat kontsolagarria izan

daiteke sendabidea badagoela jakitea. Az-

ken finean, gizakiak dira. Erreparazioa

lortzeak urte luzeak har ditzake. Agian

inoiz bukatuko ez den ahalegina da. Bai-

na lehen urratsa denetan nabarmenena

da: traumari aurpegira begiratzea eta be-

re begiradari eustea.


