
herritarrak

K
ontsulta filo-

sofikoaren al-

deko apustua 

egin du Miren 

C a m i s o n 

Goienetxeak, 

eta hori zer den, zer aukera za-

baltzen dituen eta horra nola 

ailegatu den kontatu digu el-

karrizketa honetan. Donostian 

jaio zen duela 46 urte. Orain 

Mexikon bizi da, Veracruzeko 

hiriburuan, Xalapan, baina 

Euskal  Herrira itzuliko da 

udan. Etxe-aldaketa betean 

erantzun ditu,  hor taz, 

GAUR8ren galderak. 

 

Zure bizitzak lotura izan du 

beti filosofiarekin eta haur-

tzaroarekin.  

Filosofiak, institutuan ikasgai 

bezala ezagutu nuenetik, leiho 

handi bat ireki zidan, hor aur-

kitu nituelako niretzat garran-

tzitsuak ziren gauzak, lehe-

nengo nire buruari eta gero 

munduari zentzua aurkitzea. 

Horregatik ikasi nuen Filoso-

fia. Baina unibertsitatean hain 

teorikoa zen dena, ezen nire 

interes hori, oso barnekoa, 

jaisten joan baitzen. 

Horrekin batera, beti izan 

dut interesa haurtzaroarekin. 

Niretzat haurtzaroa da nola 

sortzen den gure izatea bizi-

tzaren hasieratik, haurdunal-

ditik edo lehenagotik. Filoso-

fia bukatuta, Haur Hezkuntza 

ikasi nuen, eta hori ikasten ari 

nintzela, Haur Filosofia aurki-

tu nuen. Haurtzaroa eta filoso-

fia batu nituenean hasierako 

zentzua berreskuratu nuen. 

Pixkanaka praktika filosofi-

koen modalitateetan murgil-

tzen hasi nintzen. 

Aldi berean, ama izan nin-

tzen,  haur prebentzio eta 

errespetuzko haziera ikasi 

nuen,  Esnearen Ligarekin 

edoskitze monitore izan nin-

tzen, eta haurdunaldiko eta 0-

4 urte arteko haziera taldeetan 

lan egin nuen. Ordurako ba-

nuen laguntza-harremaneta-

rako bokazioa. Dena joan zen 

kiribiltzen modu koherentean.  

 

Guraso eskolak etorri ziren.  

Haur prebentzioaren eta filo-

sofiaren arteko fusio bat egi-

ten hasi nintzen modu natural 

batean. Filosofia erabiltzen ha-

si nintzen laguntza taldeetan 

ere. Taldeetan oso ondo ma-

neiatzen nintzen, baina bana-

kako kontsulta bat eskatzen zi-

datenean beste norbaitengana 

bideratzen nuen, kontsulta fi-

losofikoa aurkitu nuen arte.  

 

Nola definituko zenuke kon-

tsulta filosofikoa? 

Esango nuke autoezagutza 

prozesu oso sakona dela: nor 

naiz? Zer naiz? Zeintzuk dira 

bizitzaren azken helburuak? 

Zeintzuk dira nire balioak? 

Zergatik? Nork bere burua eza-

gutzea da asmoa, sinesmen 

eta judizio asko ditugulako, 

emozio mugatuetara erama-

ten gaituzten pentsamendu 

mugatuak, jokabide muga-

tuak,  baita ohiturak ere, 

beharbada haurtzarotik berri-

kusi ez ditugunak eta ez digu-

tenak jada sostengurik ema-

ten.  Kontsulta filosofikoa 

autoezagutza prozesu bat da, 

filosofiak beti-beti egin duena: 

bizitza aztertu bat eramatea. 

Filosofia oso erradikala da. 

Platonek Sokratesen ahotan 

jartzen zuen azterketarik ga-

beko bizitza batek ez duela bi-

zitzea merezi.  

 

Zeintzuk dira zure maisu-

maistrak? 

Hazi-Hezi Prebentzio Zentroa 

eskola handia izan da niretzat, 

bereziki Ramon Mauduit eta 

Cristina Aznar. Nire beste bizi 

maistra Monica Cavalle da. Be-

re filosofia sapientzialaren es-

kolako partaide naiz. Asko 

gustatzen zait bertan egotea, 

oinarri bera izan arren oso li-

break garelako. Zorteko senti-

tzen naiz, beraz. Eskertzeko as-

ko dut.  

 

Kontsulta filosofikoetan 

hainbat adar daude. Zuk Ca-

valleren ikuspegiarekin egi-

ten duzu bat. 

Aholkularitza filosofiko sa-

pientziala da. Jakinduria-tradi-

zioetan, mendebaldean eta 

ekialdean oinarritutako kon-

tsulta filosofikoa. Barnekota-

suna eta autoezagutza lantzen 

du. Guk ‘ontologia’ esaten dio-

gu, baina kontenplazioa ere 

izan daiteke. Ontologia izatea-

ren zientzia da filosofiaren ba-

rruan. Hainbat izen aipatzen 

da, baina kontzeptu sinoni-

moak dira ‘kontsulta filosofi-

koa’, ‘aholkularitza filosofikoa’ 

edo ‘bide-laguntza filosofikoa’. 

Laguntza harreman modalita-

te berri bat da. Filosofo profe-

sional batek kontsultagileare-

kin batera arakatzen du 

kontsultagileak dakarren bizi-

tza filosofian.  

 

‘Kontsultagile’ erran duzu, ez 

paziente. 

Ez diogu ‘paziente’ esaten, ez 

dugulako gaixotasunaren eta 

osasunaren ikuspegi hori, bai-

zik eta bizitzak dakar tzan 

erronkak hartzen ditugu. Kon-

tsultatzen duen pertsonak be-

re galdera, kezka eta gatazka 

existentzialak ekartzen ditu, 

eta filosofo aholkulariak la-

gundu egiten dio ikuspegi eta 

praktika filosofiko batetik ar-

gia jartzen edo ulermenean 

sakontzen berak behar duen 

prozesu horretan. Gehienetan 

jendea gatazka edo krisialdi 

batean etortzen da, baina nor-

baitek nahi badu autoezagutza 

ariketa bat egin, gatazkan ez 

egon arren, egin dezake. 

MIREN CAMISON  
GOIENETXEA 

Kontsulta filosofikoa autoezagutza 

prozesu bat da, filosofiak beti egin duena: 

bizitza aztertu bat eramatea. Guretzat, 

ordea, laguntza modalitate berri bat da.

Maider IANTZI GOIENETXE

«Kontsulta 
filosofikoetan 
politena da 
bakoitza bere 
barne ahotsa 
aurkitzen joatea, 
bere orientabide 
propioa dena»

FILOSOFO AHOLKULARIA



2024 | ekaina | 29  

GAUR8 • 22 / 23

Norbaitek pentsa dezake egi-

ten duzuena abstraktua dela, 

baina eguneroko gauzak jo-

rratzen dituzue. 

Bi filosofia mota daudela esan 

dezakegu: bata, abstraktu edo 

espekulatibo bihurtu dena, eta 

bestea, beti bizitzari lotuta 

egon dena. Praktika filosofi-

koen mugimenduan, filoso-

fiak jatorrian zuen funtzioa 

berreskuratzen ari gara. Gre-

zian eta Erroman filosofia bizi-

tzaren arte bat zen. Orientabi-

de eta gida bat, gure bizitza 

ongizate handiagoarekin bizi-

tzeko. Baina, Erdi Aroan, filo-

sofiaren alderdi praktikoa edo 

esperientziala –hau da, norbe-

re burua ezagutzeko eta eral-

datzeko gaitasuna– ia ahaztu-

ta gelditu zen eta alderdi 

teorikoak hartu zuen indarra, 

batez ere mendebaldeko kul-

turan. Horregatik gelditu zai-

gu buruan filosofia gutxi ba-

tzuentzako ulermen mota bat 

dela, oso zaila. Nahiz eta uste 

orokortu hori gelditu den gi-

zartean, garai guztietan man-

tendu da beti alderdi prakti-

koa edo jakinduriarekin 

lotutakoa, orain arte baztertu-

ta egon den arren. Orain, prak-

tika filosofiko hauetan, filoso-

fiaren alderdi  hori  gurera 

ekartzen ari gara. Hortaz, kon-

tsulta filosofikoa ez da inpro-

bisazioa, baizik eta 2.500 urte 

dituen orientabide eta lagun-

tza-harreman bat. Psikologia, 

psikiatria eta psikoterapiak fi-

losofiaren barruan zeuden, 

duela 200 urte independizatu 

ziren arte.  

 

Guretzat praktika filosofi-

koak gauza berria dira.  

Oso, Euskal Herrian, eta oro 

har. Praktika filosofikoen ba-

rruan dauzkagu haur eta gazte 

filosofia, kontsulta filosofikoa 

eta elkarrizketa filosofikoak 

helduentzako espazioetan. 

IBILBIDEA 
Filosofia eta haurtzaroa 
etengabe egon dira 
donostiarraren jakin-
minean. Biak batu zituen 
Haur Filosofiaren bidez, 
eta pixkanaka praktika 
filosofikoen 
modalitateetan 
murgiltzen hasi zen. Gaur 
egun, banakako zein 
taldekako aholkularitza 
filosofikoan aritzen da, 
beti izan duen laguntza-
harremanetarako 
bokazioagatik eta, 
zehazki, dimentsio 
filosofikotik gizakia 
sakonago ulertzeko jakin-
minagatik.

“

Argazkiak: Sergio PANIAGUA



herritarrak

Duela 40-50 urtetik, filosofo 

profesional asko, Europako 

hainbat lekutan eta Ipar Ame-

rikan, jatorrizko filosofiaren 

zentzua berreskuratzen ari ga-

ra. Eta gizakion dimentsio bat 

denez, esparru akademikotik 

harago zabaltzea da filosofoon 

nahia, gure bizitzan eta gure 

baitan, eraldaketa eta transfor-

mazio sakonerako duen gaita-

suna esperimenta dezagun be-

rriro ere. 

 

Aurrez aurre eta on line ema-

ten dituzu kontsultak. Nola-

koak dira? 

Ordubete irauten dute eta as-

tero, hamabostero edo hilabe-

tero egiten dira. Monica Cava-

lleren eskolako filosofoontzat, 

kontsultatzaileak autonomia 

du hainbat gauza erabakitze-

ko; adibidez, noiz hasi, zein 

maiztasunez egin eta noiz 

utzi. Pertsonak berezko jakin-

duria du bere autoezagutza 

prozesuan eta laguntzen dio-

gu barneko ahots hori entzu-

ten eta horrekin konektatzen.  

Datorren pertsonaren filoso-

fia ikertzen dugu, denok dau-

kagulako bizitza filosofia bat, 

helduagoa edo ez, kontzien-

teagoa edo ez. Ez zaigu asko 

inporta filosofia teorikoa, gure 

bizi filosofia orain eta hemen 

nola lan egiten ari den iker-

tzen dugu: egiten duguna, egi-

teari uzten dioguna, aukera-

tzen duguna, aukeratzen ez 

duguna, gure emozioak eta 

ekintzak. Horren guztiaren 

atzean dauden ikusmoldeak 

aztertzen ditugu, batzuetan 

zaharkituak gelditu baitzaizki-

gu, eta horregatik ez gara on-

do sentitzen, ez daudelako 

eguneratuak. Baldintzapen 

zaharrek ez digute aske izaten 

uzten. Ulermenean sakontzen 

dugunean, eraldaketak modu 

naturalean gertatzen dira. Guk 

ez dugu terapiarik egiten, tera-

pia gaixotasunen edo desore-

ken tratamendu bezala uler-

tzen badugu, baina Greziako 

etimologiara bagoaz, bai, tera-

pia egiten dugu: zaintzea, arta-

tzea, zerbitzura jartzea, zer-

bait arintzea, baina ulermena 

landu dugulako, ez zerbait 

sendatu nahi dugulako. Uler-

men sakona eta argia jartzen 

duzunean gatazka edo nahas-

mendu batean, ondorioa da 

terapeutikoa dela filosofia. 

Ondorio natural bat da, ikus-

ten duzunean benetan dena 

eta ez dena. Hainbat sinesmen 

eta emozio mugatu ditugu, eta 

pertsonak berak ikusten due-

nean judizio mugatu horiek ez 

diotela balio, ulermen berriak 

sortzen dira. 

 

Zer metodo baliatzen dituzu? 

Bi aipatuko dizkizut. Badugu 

elentika edo ezeztatzearen ar-

tea. Gure judizio asko ez dira 

logikoak, ez digute balio, eta 

horiek ezeztatzen joaten gara, 

galderen bidez. Elkarrizketa fi-

losofikoak galderak eta eran-

tzunak ditu. Ongi galdetzen 

dugunean, datorren pertsonak 

bere benetako erantzuna aur-

kituko du, bere biografiari eta 

izateari lotua. Konfiantza osoa 

dugu pertsona horrek bar-

nean jakinduria hori daukala, 

batzuetan deskonektatu arren. 

Horren bidez, faltsua dena fal-

tsu bezala ikusiko du norbe-

rak, baina modu sentitu ba-

tean. Filosofia ez da mugatzen 

psikologiara eta kogniziora, 

izatea oso konplexua dela 

ikusten du. Alderdi bat du so-

matikoa, gorputzarena; beste 

alderdi bat, psikearena, pen-

tsamendu eta emozioena, eta 

beste bat, ontologikoa, kon-

tenplazioarena edo ‘ni’ sako-

narena. Horiek guztiak lan-

tzen ditugu.  

Beste metodo bat, oso inpor-

tantea, Sokratesen maieutika 

da. ‘Maieutikos’ hitzak erdi-

tzean laguntzea esan nahi du. 

Sokratesen ama emagina zen, 

eta Sokratesek esaten zuen 

amak umeak ekartzen zituela 

mundura eta berak, elkarriz-

keta bidez, jendeak zituen 

ideiak azaleratzen zituela. Be-

rak esaten zuen, eta horixe da 

ikusmolde sapientzialak be-

rreskuratzen duena, pertsona 

batek sakonean dakiena oroi-

tzea eta kontziente egitea dela 

maieutikaren metodologia. 

Barneko jakinduria bat du da-

torren pertsonak, baina ez da-

ki hori duenik. 

 

Eta nola konektatzen duzu 

pertsonarekin?  

Lehen pausoa entzutea da, en-

tzute sakona, kontsultagilea-

ren barnekotasuna entzuten 

ari garelako. Ez dago judizio-

rik, ulermena lantzen dugu.  

 

Ia hiru urte daramatzazu 

kontsulta filosofikoak egiten. 

Zein emaitza sumatu dituzu? 

Kasu bakoitza mundu bat da. 

Zer egon daitekeen komu-

nean? Kontsultatzen duen 

pertsona bakoitzak topo egi-

ten duela benetakoagoa den 

izate batekin. Askotan, dakar-

tzagun baldintzapen horiekin, 

ez gara gu geu izaten, gure as-

katasuna eta espontaneotasu-

na mugatzen dituzten rolak 

izan ditzakegu, aztertu gabeko 

baldintzapenak, ohiturak, pen-

tsamenduak, jokabideak... Ho-

ri guztia desegiten hasten de-

nean eta ikusten dugunean 

faltsua faltsu bezala, eta aurki-

tzen duenean bakoitzak bere 

barne egia, filosofiak harrema-

na baitu egiaren bilaketarekin, 

nabaritzen dut, oro har, batek 

konexio eta lasaitasun handia-

goa duela bere buruarekin. 

Bihozberagoa da, sakonago 

ulertzen du zer gertatu zaion. 

Ulertzen eta onartzen ditugu-

nean hainbat bizipen, jokaera, 

pentsamendu edo emozio, ba-

keak egiten hasten gara gure 

buruarekin,  besteekin eta 

munduarekin. Autentikoa-

goak izaten gara. Pertsonaia 

edo baldintzapen horietan 

egon ordez, gure burua modu 

gardenagoan ikusten dugu. 

Niretzat politena da bukaeran 

bakoitza bere barne ahotsa 

aurkitzen joatea, bere orienta-

bide propioa dena. Estoizis-

moan ahots edo gida horrek 

‘hegemonikon’ izena zeukan.  

 

Estoikoak aipatu dituzu. Zein 

dira zure iturri filosofikoak? 

Kontsulta filosofiko sapien-

tzialean, Epiktetoren ideia 

zentral batzuk erabiltzen ditu-

gu. Autoezagutza eta barneko-

«Ez zaigu asko 

inporta filosofia 

teorikoa, gure bizi 

filosofia orain eta 

hemen nola lan 

egiten ari den 

ikertzen dugu: 

egiten duguna, 

egiteari uzten 

dioguna, 

aukeratzen duguna, 

aukeratzen ez 

duguna, gure 

emozioak eta 

ekintzak»



2024 | ekaina | 29  

GAUR8 • 24 / 25

tasunarekin konektatze hori, 

filosofian, etikaren adarrak 

lantzen zuen antzinako Gre-

zian eta Erroman. Epikteto eta 

Marko Aurelio inspirazio iturri 

ditut. Bi autore horiek oso ga-

raikideak dira. Ia erronka be-

rak dira ordukoak eta gaur 

egungoak. Niretzat erreferen-

tzia izan dira beti antzinako 

Greziako eta Erromako filoso-

foak, oro har; behin eta berriro 

itzultzen naiz iturri horretara. 

Taoismoaren, hinduismoa-

ren eta budismoaren autore 

klasiko eta modernoak ere era-

biltzen ditut. Adibidez, dolua 

ateratzen denean, budismoa-

ren ez-iraunkortasuna, nola 

egokitu aldaketetara, gauzak, 

pertsonak, gu geu eta bizitza 

ez aldatzera atxikitzen gara 

eta. Batzuetan, zinikoen eta es-

zeptikoen ideia batzuk ekar-

tzen ditut; gehiagotan, estoi-

koen eta epikurotarren 

gogoetak. Platon eta Aristote-

lesen hainbat erreferentzia ere 

bai. Guztiaren oinarria Sokra-

tesen metodologia da. Belau-

naldiz belaunaldi, filosofo de-

nek onar tu dute beren 

jatorrizko maisu bezala, baita 

Aristoteles eta Platon ere.  

Nire kasuan, modu autodi-

daktan ikertu eta ikasten ditut 

psikologiaren hainbat adar: al-

derdi sistemikoa, Bert Hellin-

ger, Gestalt, Viktor Frankl eta 

Ken Wilber, besteak beste; eta 

psikoanalisia, reichiar psikote-

rapian oinarrituta, prestakun-

tza formal gisa. 

 

Argitzearren, kontsulta filo-

sofikoak ez ditu patologiak 

artatzen. Adibidez, eskizofre-

nia edo bipolaritatea.  

Ez gara alderdi klinikoan sar-

tzen. Antsietatea duen jendea 

artatu izan dut, medikazioare-

kin dagoena. Jendea orekatua 

dagoenean, osagarri bat izan 

daiteke alderdi filosofikoa. Ba-

tzuetan, psikoterapian eran-

tzunak aurkitu ez dituzten 

pertsonak etortzen dira kon-

tsulta filosofikora. Psikologian 

egin duten ibilbideak lagundu 

egin die puntu bateraino, bai-

na autoezagutza prozesu ho

rretan psikologikoak ez diren 

puntu asko daude; filosofikoak 

eta existentzialak dira, eta ho-

rregatik etortzen dira kontsul-

ta filosofikora.  

 

Familia-konstelazioekin ere 

lan egiten duzu? 

Jakin-min handia dut psikolo-

gian, psikoterapian eta konste-

lazioetan, eta modu autodi-

daktan iker tzen ditut 

aspalditik. Zehazki, psikotera-

pia reichiar-ean prestakuntza 

daukat. Filosofo aholkularia 

naizen aldetik, psikologiaren 

eta psikoterapien nozioak iza-

tea aberasgarria dela deritzot, 

nahiz eta nire lanabesa esku 

hartze filosofikoa den. Nire-

tzat, ama gisa, oso aberasga-

rria izan da Wilhelm Reich, 

haurtzaroa bere dimentsio sa-

konenean ulertzeko. Eta begi-

rada sistemikoa edo familia- 

konstelazioen ulermena osa-

garri ona dela iruditzen zait, 

aurkitu dudalako, batzuetan, 

gertatzen zaigunak zerikusia 

duela aurreko belaunaldiekin.  

Laguntza-harremanen ingu-

ruan beti izan dut jakin-min 

handia. Haurra nintzenean ni-

re amak Psikologia ikasten 

zuen, eta nik karrerako libu-

ruak irakurtzen nituen. Hamar 

urterekin amak eta taldeki-

deek ikerketak egiten zituzten 

nirekin. Ez nuen ulertzen er-

dia, baina oinarrizko gauza ba-

tzuk, bai. Niretzat oso naturala 

izan da beti, eta sentitu dut fi-

losofia nire etxea dela dimen-

tsio sakonagora joaten delako.  

 

Existentzialismoan hutsune 

bat dago gaur egun. 

Horregatik iristen da jendea 

kontsulta filosofikora. Bizi-

tzaren zentzua, zergatik gau-

den hemen, nora goazen, zer 

den maitasuna, nola egon la-

sai aldaketekin, heriotzak, do-

luak, zertan sostengatzen di-

ren nire balioak.. .  Ez dago 

presarik, filosofia ez delako 

instrumentala: ulermena da 

ulermenagatik, autoezagutza 

autoezagutzagatik.  

 

Maiatzean praktika filosofi-

koen kongresuan parte hartu 

zenuen Mexiko DFn. Bertan, 

hitzaldi tailer bat eman ze-

nuen, eta entzuleen artean 

Elliot Cohen estatubatuarra 

zegoen, 80ko hamarkadan 

kontsulta filosofikoaren adar 

baten sortzailea (LBT, Logic-

based therapy). 

Praktika filosofiko guztiak ba-

tu ziren kongresuan. Cohen 

ezagutzea zoragarria izan zen. 

Kontsulta filosofikoa logikan 

oinarritzen du berak. Interes-

garria izan zen ikustea zertan 

bat egiten dugun eta zer ikus-

ten dugun ezberdin. Ezberdin-

tzen gaituen gauzetako bat da 

kontenplazioaren edo ‘ni’ sa-

konaren alderdi hori, eta bat 

gatoz alderdi logikoan edo gal-

deren bidez judizio mugatuak 

ezeztatzean. 

Hitzaldi batean taldeko bide-

laguntza filosofikoa konparti-

tu nuen, gurasoekin eta hezi-

tzaileekin egiten dudan lana. 

Berria izan zen haientzat. Bes-

te hitzaldi tailer batean azaldu 

nuen, elkarrizketa filosofi-

koan, zer garrantzi daukan en-

tzuteak eta barnekotasunak.  

Kongresua oso-oso aberas-

garria izan zen. Mexikon nola 

egituratzen diren praktika filo-

sofikoak berria izan zen nire-

tzat, eta zenbat jende dabilen 

kontsulta filosofikoa ematen. 

AEBetako, Kolonbiako, Argen-

tinako, Mexikoko eta Euskal 

Herriko jendea ginen. Horrek 

ikuspegi zabala eman zidan.  

 

Aurki Euskal Herrira itzuliko 

zara. Gutxienetako bat izanen 

zara hemen kontsulta filoso-

fikoa egiten. 

Hala da. Irail-urri aldera kon-

tsulta filosofiko presentziala 

eskaini nahi dut, on-linekoaz 

gain. Interesa dutenek filoso-

fiafaktoria.eus webgunean to-

patuko dute informazioa. Ne-

rabeen gurasoak ari  dira 

nirekin harremanetan jartzen. 

Kontsulta filosofikoa berez 

helduentzat da, baina uste dut 

izatea eta identitatea hain in-

portantea den garaian lagun-

garri izan daitekeela.

«Nerabeentzako 

eskaerak iristen ari 

zaizkit. Uste dut 

izatearen eta 

identitatearen gaia 

hain inportantea 

den garaian 

kontsulta filosofikoa 

lagungarri izan 

daitekeela»


